
Global gerechte
Zukunftsvisionen.
Ein Projekt des Afrika Medien Zentrum e.V.





03 ED 
NHLANE

Gemeinschaft stärken
durch Klettern

11 JULIOUS
PITI
Wegweisende Ansätze der
gemeinschaftsorientierten 
Landwirtschaft

19 AVIUT 
ROJAS

Indigene,
naturbezogene Bildung

07 MARÍA 
BASTIDAS ALIAGA

Sozialarbeit, 
Gender- & Pflegepolitik

15 CHIBEZE
EZEKIEL
Junge Menschen für
den Klimaschutz

23 MIRIAN D. 
SÁNCHEZ SANANCINO

Indigene Bildung und
kollektiver Widerstand
für den Waldschutz

INHALTSVERZEICHNIS

27 MUBARAK
ADAM
Stärkung marginalisierter
Geflüchteter in Jordanien

31 JOSEPH MOSES OLESHANGAY,
NKASIOGI LEKAKENY &
NAIPANOI NTUTU

Widerstand der Maasai
gegen Vertreibung und
Unterdrückung



Was bedeutet globale Gerechtigkeit im 21. Jahrhundert – in einer Welt, in der wirt-
schaftliche Macht, ökologische Krisen und soziale Ungleichheiten zunehmen und
global vernetzt sind? Wie lassen sich nachhaltige Zukunftsperspektiven entwickeln,
die nicht auf Kosten anderer entstehen? Und wie können Stimmen, die zu oft margi-
nalisiert werden, zu Träger*innen eines neuen, gerechten globalen Wandels werden?

Diese Broschüre stellt zehn Menschen vor, die aus verschiedenen Regionen der Welt
an genau diesen Fragen arbeiten – mit konkreten Projekten, tiefgreifendem Wissen
und einem gemeinsamen Ziel: eine Zukunft mitzugestalten, die ökologisch tragfä-
hig, sozial gerecht und politisch selbstbestimmt ist. In Interviews berichten sie von
ihrem Engagement in Bereichen wie Landnutzung, Bildung, Aktivismus, Frauen-
rechte, Tourismus und Migration. Ihre Perspektiven laden dazu ein, gewohnte Denk-
weisen über Globalisierung, Entwicklung und Fortschritt kritisch zu hinterfragen
und neue, plurale Wege des Zusammenlebens zu erkunden.

Im Zentrum dieser Sammlung steht die Kritik an einer globalen Ordnung, die noch
immer von kolonialen Machtverhältnissen geprägt ist. Diese zeigen sich in unglei-
chen Handelsbeziehungen, Landraub, Umweltzerstörung und der systematischen
Marginalisierung Indigener, bäuerlicher und zivilgesellschaftlicher Akteur*innen.
Die Broschüre will sichtbar machen, wie diese globalen Machtasymmetrien Zu-
kunftsperspektiven einschränken – und gleichzeitig, wie viel Widerstandskraft,
Kreativität und transnationale Solidarität in den Bewegungen steckt, die sich ihnen
entgegenstellen.

So zeigt Ed Nhlane aus Malawi, wie Nachhaltigkeit in der Praxis aussieht: Mit der
Organisation Climb Malawi verbindet er Klettern mit sozialen, ökologischen und
bildungspolitischen Zielen und entwickelt so neue Perspektiven für nachhaltigen
Tourismus. María Bastidas Aliaga spricht über ihren transnationalen Aktivismus für
Frauenrechte in Lateinamerika und Europa. Im Mittelpunkt steht dabei ihr Einsatz
für gendersensible Arbeitsrechte und soziale Gerechtigkeit – sowohl auf politischer
als auch auf individueller Ebene.
Julious Piti berichtet von seiner Arbeit in der gemeinschaftsorientierten Landwirt-
schaft mit dem Participatory Organic Research & Extension Training Trust (PORET)
im Osten Simbabwes. Sein Ansatz basiert auf ganzheitlichen Prinzipien der Land-
nutzung, die sowohl ökologisch als auch sozial nachhaltig wirken – insbesondere
angesichts zunehmender klimatischer Veränderungen und globaler Ungleichheiten.
Chibeze Ezekiel, Klimaaktivist aus Ghana, erzählt von der Kraft junger Menschen
im Einsatz für Klimagerechtigkeit. Er eröffnet einen Gesprächsraum über nachhal-
tige Energieressourcen und zeigt, wie junge Stimmen in politischen Prozessen
Einfluss nehmen können.

Zukunft gerecht gestalten
Dekolonisieren. Verbinden. Verändern.
Erfahrungen, Ideen und Visionen aus acht Kontexten

1



Ein anderer Zugang zur Frage globaler Gerechtigkeit kommt von Aviut Rojas,
Bildungsexpertin aus den USA. Sie beschreibt, wie Indigene Bildungsansätze zur
Dekolonisierung von Wissenssystemen beitragen können und damit den Weg für
gerechtere Bildungssysteme ebnen. Mirian D. Sánchez Sanancino teilt ihre Erfah-
rungen aus dem Kampf ihrer Community gegen illegale Abholzung in Peru – ein
Beispiel für kollektiven Widerstand und gelebten Umweltschutz.
Mubarak “Ricky” Adam - Pädagoge, Community Organizer, Forscher und Aktivist -
setzt sich in Jordanien für die Rechte von Menschen mit Fluchterfahrung ein. Über-
zeugt von der transformativen Kraft der Bildung, fördert er ihr Empowerment und
ihre Teilhabe. Im letzten Interview teilen drei Aktivist*innen aus dem Norden Tan-
sanias ihre Expertise: Joseph Moses Oleshangay, Nkasiogi Lekakeny und Naipanoi
Ntutu gehen unermüdlich gegen die Vertreibung und Unterdrückung der Maasai vor
und kämpfen für die Anerkennung Indigener Wissensbestände innerhalb eines noch
immer kolonialen Systems von Landnutzung und Naturschutz.

Sechs der in diesem Magazin vorgestellten Expert*innen haben im Rahmen einer
Online-Seminarreihe im September und Oktober 2025 ihre Ansätze mit Interes-
sierten geteilt und gemeinsam über Wege zu einer gerechteren globalen Zukunft
nachgedacht. Die Aufzeichnungen dieser Gespräche sind über den unten stehenden
QR-Code abrufbar. Außerdem finden sich auf unserer Webseite die Interviews in
den jeweiligen Originalsprachen – Englisch oder Spanisch – zum Nachlesen, Rein-
hören oder Reinschauen.

Zum Schluss dieser Broschüre gilt eine Mind-Map als Anregung dazu, wie sich die
vorgestellten Ansätze auf andere Kontexte übertragen lassen und was wir alle aus
dem Engagement der Akteur*innen lernen können. Ob in Bildung, Landwirtschaft,
politischem Aktivismus oder Umweltarbeit: Die vorgestellten Beispiele zeigen, dass
gerechte Zukunftsgestaltung kein abstraktes Konzept ist, sondern konkret und lokal
beginnt.

Unser Anliegen mit dieser Publikation ist es, einen Raum zu öffnen: Für eine
kritische Auseinandersetzung mit globalen Ungleichheiten, für das Sichtbarmachen
dekolonialer Praktiken und für die Vielfalt an Stimmen, die eine gerechte und nach-
haltige Zukunft nicht nur fordern, sondern schon heute mitgestalten. Denn globale
Gerechtigkeit ist keine ferne Vision – sie entsteht im Hier und Jetzt. Dort, wo Men-
schen Verantwortung übernehmen, Strukturen hinterfragen und neue Wege gehen.

Alle Interviews, Online-Seminare und weitere
Materialien finden Sie auf unserer Website
unter amz-berlin.de/zukunftsvisionen

2

https://www.amz-berlin.de/zukunftsvisionen/


Ed Nhlane ist in Lilongwe, Malawi, geboren und aufgewachsen. Für den gemeinnützi-
gen Verein Climb Malawi leitet er heute Scouting-Missionen, entwickelt Kletterrouten
und arbeitet eng mit den umliegenden Gemeinden zusammen. Im Mai 2019 begann
Nhlane mit dem Klettern. Seitdem hat er viele Routen im Land eingerichtet und Klet-
terführer veröffentlicht. Nach Site Taulo im Jahr 1987 war Ed Nhlane der zweite Mala-
wier, der die Route Chambe West Face Direct am Mount Mulanje zu klettern versuchte.
Sein Versuch im Mai 2024 wurde durch schlechte Wetterbedingungen behindert, wes-
halb er sich aus Sicherheitsgründen vom Berg zurückzog. Bald möchte er die längste
vertikale Felswand Afrikas erneut erklimmen. Als Vorstandsmitglied setzt sich Nhlane
mit Climb Malawi dafür ein, sowohl das Klettern als Freizeitbeschäftigung zu fördern
und inklusiv zu gestalten, als auch eine sozial-ökologische Vision für nachhaltigen
Tourismus zu stärken – mit Wirkung auf lokale Gemeinschaften, Bildung und Umwelt-
schutz.

Ed Nhlane

Gemeinschaft stärken
durch Klettern

Bitte erzählen Sie uns etwas
über sich selbst. 

Ich bin hier in Malawi
geboren und aufgewachsen.
Bei Climb Malawi bin ich
einer der Freiwilligen. Anfang
2018 wurde ich Mitglied, nur
ein paar Monate nach dem
Start. Damals nahm ich Kon-
takt zu einem kanadischen
Auswanderer namens Tyler
Algeo auf, der mit seiner Fa-
milie nach Malawi gezogen
war. Als Expatriate beobach-
tete er eine deutliche Kluft
zwischen Einheimischen und
Nicht-Malawier*innen und
fragte sich, wie Menschen mit
unterschiedlichem Hinter-
grund wirklich zusammen-
kommen können. Da Tyler
ein leidenschaftlicher Kletter-

er ist, errichtete er in seinem
Garten eine Kletterwand mit
der kompletten Ausrüstung,
die er aus Nordamerika mit-
gebracht hatte. Zunächst hat-
te er sie nur für sich selbst
aufgebaut, aber schließlich
lud er auch andere ein. So
entstand eine Gemeinschaft,
die diverse Barrieren über-
wand und schon bald klet-
terten Menschen aus allen
Schichten, sowohl Malawier-
*innen als auch Eingewan-
derte, gemeinsam. Es war un-
glaublich.
Die meisten hielten uns für
verrückt, weil es eine eher
untypische Aktivität war, der
sich nun auch Schwarze Ma-
lawier*innen widmen sollten,
aber es machte Spaß. Tylers
Vision war: 

"Was wäre, wenn ich das
Klettern nutzen könnte, um

diese Barrieren zu überwinden
und es zu einer Plattform zu

machen, auf der sich Menschen
treffen können?” Und so wurden
die Leute, die man beim Klettern
antraf, nicht mehr in Kategorien

eingeteilt. Jede*r war
willkommen. 

Wie hat sich das Klettern in
Malawi entwickelt, um für
die lokale Gemeinschaft in-
klusiver zu werden? 

Wenn man sich die Geschich-
te des Felskletterns in Malawi
anschaut, wurde es immer
von Besucher*innen aus Eu-
ropa, Amerika und Australien
betrieben. Sie kamen nach
Malawi, erkundeten diese

© Ed Nhlane

3



wunderbare Welt, machten
beeindruckende Klettertou-
ren und reisten dann wieder
ab. Auf gewisse Weise gab es
eine Diskrepanz zwischen
dem Potenzial, das wir für das
Felsklettern haben, und dem
tatsächlichen Versuch, es hier
zu etablieren. Die Kletter-
gruppen, die sich zwischen
1960 und 1980 gebildet hat-
ten, bestanden hauptsächlich
aus weißen Menschen, die in
Malawi lebten. Aber dann in-
teressierten sich mehr Mala-
wier*innen für das Klettern,
und die Vision änderte sich.
Wir begannen, Felsklettern in
der Natur zu entwickeln, und
der Zuspruch war überwälti-
gend. Es ging einfach darum,
in einem Raum zu sein, in
dem man nicht beurteilt oder
an irgendwelchen Maßstäben
gemessen wird. Die Men-
schen fühlten sich befreit,
und das ist das gleiche Ge-
fühl, das ich hatte, als ich zum
ersten Mal dazu kam. So
klettern hier Menschen, die
als Schneider*innen arbeiten
und oft sehr niedrig entlohnt
werden, gemeinsam mit Leu-
ten, die an den teuersten
Universitäten die beste Aus-
bildung erhalten haben, man-
che mit Doktortitel. Aber nie-
mand weiß etwas über den
Hintergrund der anderen,
außer, dass wir alle ein ge-
meinsames Ziel haben, näm-
lich Freund*innen zu sein.
Und diese Freundschaft, diese
Partnerschaft, die wir hier
aufbauen, das ist das Einzige,
was zählt. Wir hatten die Vi-
sion von einem Raum, in
dem wir uns alle begegnen
und Beziehungen sowie ein
Gemeinschaftsgefühl fördern
können. Für Malawier*innen,
die wenig Mittel haben, ins

Ausland zu reisen, ist dies
eine einzigartige Gelegenheit,
die Welt zu erleben, ohne das
Land zu verlassen; sie können
verschiedene Kulturen ken-
nenlernen. Für Besucher*in-
nen aus dem Ausland ist es
die perfekte Möglichkeit, in
die Kultur und die Sprachen
Malawis einzutauchen, direkt
mit Menschen in Kontakt zu
treten und lokale Bräuche
und Kulturen hautnah zu
erleben. Als Climb Malawi
wuchs, wollten immer mehr
Menschen beitreten, aber
Klettern ist kein billiger Sport.
Die größte Hürde ist oft die
Ausrüstung: ein Gurt, Kletter-
schuhe und so weiter. Das
Leben in Malawi ist hart, und
man kann niemandem ein-
fach sagen, dass er oder sie
teilnehmen kann, ohne die
entsprechende Ausrüstung zu
besitzen. 

Aus diesem Grund arbeitet
Climb Malawi auf einer Non-
Profit- und Spendenbasis. Die

vorgeschlagenen Beiträge sind
niedrig, aber jede*r ist

willkommen, unabhängig von
der Zahlungsfähigkeit. 

Mitglieder können durch kleine
Aufgaben im Kletterzentrum

ihre Mitgliedschaft verdienen.
Wer mehr leisten kann, wird

ermutigt, extra zu spenden, um
die Kosten zu decken und die
Gemeinschaft am Leben zu

erhalten. Diese Herangehens-
weise hat das Klettern zu-

gänglicher gemacht und eine
inklusive Gemeinschaft geschaf-
fen, in der sich Menschen durch
ihre gemeinsame Leidenschaft

verbinden und wachsen können.

Das ist wirklich eine schöne
Mission. Haben Sie einen
Lieblingsmoment, der mit
dem Klettern oder mit die-
sen Verbindungen zu tun
hat, bei denen Herkunft und
Hintergrund keine Rolle
spielen? 

Vor etwa einem Jahr über-
legten wir, welchen nächsten
Schritt unsere Gemeinschaft
machen sollte. Wir hatten ei-
nige junge Teilnehmer*innen
im Training, die ein gewisses
Maß an Erfahrungen erreicht
haben. Also haben diejenigen
von uns, die in Führungsposi-
tionen waren, einen Schritt

© Ed Nhlane

4



zurück gemacht, um die Din-
ge sich entfalten zu lassen
und den Jüngeren die Chance
zu geben, selbst Verantwor-
tung zu übernehmen. Wir
waren sehr glücklich zu se-
hen, dass sie sich nicht min-
derwertig fühlten, nur weil sie
vielleicht nicht die gleiche
Bildung oder das gleiche Um-
feld wie andere hatten, son-
dern dass sie selbstbewusst
ihre Meinung äußerten: „Ich
denke, das und das ist das
Beste für uns.“ Das hat uns
gezeigt, dass wir sehr viel
mehr im Leben dieser Men-
schen bewirkt haben. Sie er-
kennen, dass der Wert, den sie
einbringen, genauso gut ist
wie der der anderen. Zum
Beispiel ist es für den durch-
schnittlichen Malawier oft
unmöglich, die Universität zu
besuchen. Und wir haben die-
sen Raum, in dem die Men-
schen mit Leuten sprechen
können, die eine andere
Denkweise und Perspektive
haben. Und durch all diese
Verbindungen helfen sich
Menschen gegenseitig, aus
schwierigen Situationen her-
auszukommen, indem sie

beispielsweise andere bei den
Studiengebühren unterstütz-
en. Niemand hat sie darum
gebeten und sie waren nicht
dazu verpflichtet, aber sie
wollten einen Beitrag zur Ge-
meinschaft leisten. Es geht
um mehr als nur, sich zu tref-
fen, zu klettern und am Ende
des Tages nach Hause zu
gehen.

Bei Climb Malawi sieht man
Frauen, die Rollen überneh-
men, die bisher hauptsäch-
lich männlichen Kollegen
oder Kletterern vorbehalten
waren. Wie tragen Sie zur
Geschlechtergleichstellung
bei? 

Unser Ziel ist es, Felsklettern
auch als Instrument für die

Stärkung von Frauen und die
Entwicklung der Gemeinschaft
zu nutzen, jungen Mädchen zu

helfen, Kontrolle über ihr Leben
zu übernehmen. 

Wir haben erkannt, dass Fels-
klettern Tourist*innen anzie-
hen kann. Daher entwickeln
wir Kletterrouten und bilden
lokale Guides aus. Auch wenn

wir noch nicht in der Lage
sind, Kletterreisepakete zu
verkaufen, wollen wir sicher-
stellen, dass der finanzielle
Ertrag in Malawi bleibt. 

Es ist wichtig, dass die lokalen
Gemeinschaften greifbare

Vorteile durch den Tourismus
sehen, deshalb legen wir großen

Wert auf den Aufbau starker
Beziehungen und die Förderung

der lokalen wirtschaftlichen
Teilhabe. 

Das muss auch eines unserer
Ziele sein, wenn wir unsere
Kletterinfrastruktur und die
Gemeinschaftsverbindungen
weiterentwickeln. Wenn ich
über den Aufbau von Bezie-
hungen spreche, um eine
förderliche Umgebung zu
schaffen, dann geht es darum,
einen Raum zu kreieren, in
dem Fehler in Ordnung sind.
Eine solche Umgebung wie
bei uns hilft denen, die sich
möglicherweise ausgegrenzt
fühlen, ihr Bestes zu geben.
Das erleben wir täglich beim
gemeinsamen Klettern, wenn
wir Herausforderungen teilen
und einander unterstützen. Es
geht darum, Dinge gemein-
sam zu versuchen, was Selbst-
zweifel beruhigt und unsere
einzigartigen Stärken hervor-
hebt. Zu Beginn haben wir
bemerkt, dass die Selbstsi-
cherheit stark variierte, be-
sonders zwischen einem
Mädchen aus Europa und
einer Malawierin, die mö-
glicherweise mehr Ermuti-
gung benötigte. Deshalb ha-
ben wir angefangen, reine
Frauen-Sitzungen anzubie-
ten, um denen zu helfen, die
noch Hemmungen haben. Bei
diesen Treffen fühlten sich
Frauen entspannter und pro-

© Kiran Kallur

5



gemeinschaft in einem ande-
ren Staat besucht, dort nichts
findet, was das Land wirklich
repräsentiert. Es sind Men-
schen, die dort leben, aber oft
ohne echte Bindung zum
Land. Was sagt das darüber
aus, was wir zu erreichen
versuchen? Unsere Vision war
immer, dass wir uns darüber
freuen, jede*n in unserer Ge-
meinschaft willkommen zu
heißen. Aber wir wollen nie-
mals eine Situation schaffen,
in der sich Malawier*innen,
für deren Wohl die ganze
Sache gemacht wird, fehl am
Platz fühlen. Deshalb geht es
auch darum, eine Umgebung
und eine Gemeinschaft zu

bierten Dinge ohne Angst vor
Verurteilung aus. Es gab star-
ke Katalysatoren in diesen
Gruppen, die andere zum
Weitermachen ermutigten.
Wenn auch Starke mal schei-
tern, zeigt das, dass jede*r
Herausforderungen hat, nur
auf verschiedenen Ebenen. In
unseren Sitzungen klettern
wir gemeinschaftlich, ohne
formelle Trainer*innen; alle
lernen voneinander. Wenn
ich merke, dass jemand
kämpft, kann ich eine Tech-
nik vorschlagen, die mir ge-
holfen hat. Das erweitert un-
ser Verständnis und ermög-
licht uns, Wissen zu teilen. Es
ist ermutigend, von jeman-
dem, der zu kämpfen hat, zur
Person zu werden, die ander-
en zeigt, wie sie Erfolg haben
können. 

Das ist wirklich bereichernd.
Eine letzte Frage: Wie würde
für Sie und Ihre Gemein-
schaft eine wirklich faire
Zukunft aussehen? 

Unsere Vision war schon
immer, dass Malawier*innen
das Gesicht der Gemeinschaft
sind. Etwas, das wir oft sehen,
insbesondere in Afrika, ist,
dass wenn man eine Kletter-

Unterstützen Sie Climb Malawi:

schaffen, in der Malawier-
*innen Führungspositionen
übernehmen können. Denn
am Ende des Tages brauchen
wir Menschen, die sowohl die
Dynamiken der Außenwelt als
auch den lokalen Kontext
verstehen und sich für ihr
Land engagieren.

In einer idealen Welt haben wir
bei uns eine Gemeinschaft, die
von Malawier*innen geführt

wird, die aber für alle offen ist.
All die Unterschiede, die wir

haben, spielen dann überhaupt
keine Rolle. 

Das Interview führte
Henriette Meyer.

© Kiran Kallur

Website: 
climbmalawi.com 

E-Mail: 
enhlane@gmail.com 

Soziale Medien: 
climb.malawi

6

http://climbmalawi.com/
http://climbmalawi.com/


María Bastidas Aliaga ist Sozialwissenschaftlerin und Expertin für Sozialarbeit, Gender-
politik und Pflegeökonomie. Sie promovierte an der Universität Pablo de Olavide in
Sevilla und arbeitet seit vielen Jahren in Forschung, Lehre und Beratung für internatio-
nale Organisationen, öffentliche Institutionen und soziale NGOs, die sich für die Rechte
arbeitender Frauen in Lateinamerika und Europa einsetzen. Derzeit koordiniert Basti-
das Aliaga in Spanien das Programm Cuidar en Equilibrio und engagiert sich als Mit-
glied der Gruppe Aliadas por la Ciudadanía für die Förderung und den Schutz des
Rechts auf Pflege. Zudem ist sie aktives Mitglied der Kommission für Soziale Dienste
und Pflege des Berufsverbands der Sozialarbeit in Sevilla. Mit einem besonderen Fokus
auf partizipativer Forschung setzt sich Bastidas Aliaga für die Rechte, Mitbestimmung
und Sichtbarkeit von Frauen in der informellen Wirtschaft ein und plädiert für ein
feministisches, intersektionales Verständnis von Arbeit.

Sozialarbeit, Gender-
und Pflegepolitik

María 
Bastidas Aliaga
María 
Bastidas Aliaga

Was hat Sie inspiriert, Ihren
Fokus auf Frauen im infor-
mellen Sektor und spezifisch
der Care-Arbeit zu setzen?

Ich glaube, dass Hausarbeit
und Care-Arbeit grundlegen-
de Säulen der Gesellschaft
sind. Dennoch bleiben sie
nach wie vor unsichtbar und
werden hauptsächlich von
Frauen geleistet. Frauen tra-
gen weiterhin eine übergroße
Last durch unbezahlte Care-
Arbeit. Care-Arbeit ist essen-
tiell und ermöglicht es, jeden
Tag neues Leben zu schöpfen.
Aber die Bedingungen, unter
denen sie verrichtet wird, ver-
schärfen die Armut. Sie wirkt
sich negativ auf die Gesund-
heit, Einkommensmöglich-
keiten und Lebensqualität der

Frauen aus. Kinder und Ju-
gendliche, vor allem Mäd-
chen, übernehmen oft zu-
sätzliche Pflichten, die ihre
Bildung und persönliche Ent-
wicklung einschränken. Auch
politische Teilhabe ist so nicht
möglich, aber sie ist wichtig.
Patriarchale Struktu-ren
schwächen weiterhin die
Rechte von Frauen, und Ge-
walt ist nach wie vor ein
latentes Problem. Ich möchte
mit meiner Arbeit die Käm-
pfe und Geschichten von
Frauen weltweit sichtbar ma-
chen.
Nach meinem Studienab-
schluss arbeitete ich in den
peruanischen Minenregionen
mit den Ehefrauen der Berg-
leute zusammen. Später ar-
beitete ich auch in einer Ha-

fenstadt an der Grenze zu
Chile, mit den Ehefrauen der
Fischer. Die Fischerei in Peru
ist traditionell männlich ge-
prägt und Frauen haben hier
kaum Zutritt. Also erscheint
es, als würden Frauen nicht
arbeiten - sie arbeiten aber
tatsächlich sehr viel im Hin-
tergrund, was jedoch unsicht-
bar bleibt. Ihre Care-Arbeit
wird auch von Unternehmen
nicht anerkannt, sondern in-
strumentalisiert. Mir war es
deshalb sehr wichtig, aus
einer unabhängigen Organi-
sation heraus, die Gewerk-
schaften unterstützt, mit den
Frauen zu arbeiten. Nicht aus
der Position der Unterneh-
men selbst.

© María Bastidas Aliaga

7



Können Sie uns etwas über
die Arbeit der kommunalen
Entwicklungsvereinigung
ADC erzählen?

Über die Nichtregierungsor-
ganisation Asociación de
Desarrollo Comunal (ADC),
die ich in Peru mitbegründet
habe, machen wir die prekä-
ren Bedingungen der Arbei-
terinnen in informellen Sek-
toren sichtbar. Wir decken
nicht nur die Realität auf,
sondern sammeln die Stim-
men der Frauen und ent-
wickeln auch Empfehlungen.
Bei unserer aktiven und parti-
zipativen Forschung sind die
Frauen keine Objekte, son-
dern Subjekte. 
Dank dieser Forschung konn-
ten wir bereits die Beteiligung
von Frauen und ihren Ein-
fluss in der öffentlichen Po-
litik und den Gewerkschaften
fördern. Die ADC konnte
einen Beitrag für das Gesetz
zur Gleichstellung von Män-
nern und Frauen in Peru leis-
ten, das sich mit menschen-
würdiger Arbeit für Frauen
beschäftigt. Unser auf lokaler
Ebene gegründetes Netzwerk
hatte zudem einen großen
Einfluss auf die Handlungen
der Politik in Bezug auf die
informelle Wirtschaft in Peru.
Auch international haben
Hausarbeiterinnen über ihre
eigenen Organisationen an
Sensibilisierungskampagnen
gearbeitet und politischen
Einfluss gewonnen. Zum Bei-
spiel bei der Ratifizierung der
Konvention 189 der Interna-
tionalen Arbeitsorganisation
ILO und der vollständigen
Umsetzung der Rechte von
Frauen – immer basierend
auf ihren eigenen Erfahrun-
gen und Besonderheiten.

Dennoch gibt es weiterhin ei-
ne Lücke zwischen der peru-
anischen Gesetzgebung und
der Umsetzung von Gesetzen.
Das bleibt eine große Heraus-
forderung.

Die lokalen und regionalen
Behörden müssen das Recht auf

Pflege und Fürsorge gewähr-
leisten, zum Beispiel durch den
Ausbau von Kinderbetreuungs-

zentren und Unterstützungs-
systemen für ältere Menschen.

Zudem müssen sie die
Einhaltung arbeitsrechtlicher
Standards, insbesondere für

Hausarbeiterinnen,
überwachen.

Welche Methoden waren
oder sind für die betroffenen
Frauen von besonderer Be-
deutung und Wirkung?

Wir begannen mit Sensibilisie-
rungen und Schulungen, damit
die Frauen von Arbeitern sich
ihrer Rollen, der Bedeutung

ihrer Arbeit und ihrer Rechte
bewusst werden und mit Situa-

tionen von Gewalt und Miss-
handlung umgehen können –

nicht nur innerhalb der Familie,
sondern manchmal auch durch

die Unternehmen.

Alles war und ist partizipativ
gestaltet. Wir sind der Ansicht,
dass der Dialog und der koll-

ektive Aufbau von Wissen durch
die Frauen selbst wichtige

Aspekte der Realität sind und
zugleich konkrete Vorschläge

offenlegen. Die Frauen wissen,
was sie wollen und wie sie es

umsetzen können. 

Deshalb war es für uns von
entscheidender Bedeutung,
immer zu fragen, zu disku-
tieren und den Dialog zu
suchen. Schulungen dienen
dazu, die Frauen zu befähi-
gen, ihre Rechte einzufor-
dern. In den Minencamps
wurden zum Beispiel Haus-
frauenkomitees gegründet.
Meistens sind Frauen die er-
sten, die bei Märschen, Soli-
daritätsküchen und anderen
Initiativen aktiv werden. In
Lima, Peru, wurde ein regio-
nales Netzwerk von Frauen in
der informellen Wirtschaft
gegründet, das Straßenver-
käuferinnen, Hausangestellte,
Saison- und Heimarbeiterin-
nen zusammenbringt. Das
Netzwerk vereint die Kämpfe
derjenigen, die das tägliche
Leben auf Märkten, auf dem

© María Bastidas Aliaga

8



habe ich mit Migrantinnen
gearbeitet und gesehen, wie
struktureller Rassismus die
Arbeitsungleichheiten ver-
schärft und die Rechte der
Frauen einschränkt. Diese Er-
fahrungen haben meinen Fo-
kus auf intersektionalen und
dekolonialen Feminismus ge-
stärkt, angepasst an jede
Realität. Denn obwohl es in
Spanien massive Migration
gab, hatten alle Frauen ge-
meinsam, dass sie Diskrimi-
nierung erfuhren – aufgrund
ihres Geschlechts, ihrer Mi-
gration und viele auch auf-
grund ihrer Hautfarbe oder
ihrer ländlich-bäuerlichen
Herkunft. Oftmals erlebten
sie eine doppelte oder sogar
dreifache Diskriminierung. 

Wie kann dekolonialer Fe-
minismus den Eurozentris-
mus überwinden?

Der Eurozentrismus setzt
universelle Modelle für Frau-
en durch, die ihre Realität
nicht repräsentieren. Femi-
nismus muss von den Stim-
men und Erfahrungen der
Frauen selbst ausgehen und
ihre Diversität anerkennen.
Selbst innerhalb einer Stadt
gibt es unterschiedliche Er-
fahrungen – etwa Frauen von
der Küste versus Frauen aus
ländlichen Gebieten in Peru.
Ich glaube, dass dekolonialer
Feminismus die Universalität
eurozentrischer Paradigmen
in den Geschlechterkämpfen
infrage stellt. Das ist ein ent-
scheidender Punkt. In Latein-
amerika stehen Indigene
Frauen, Frauen afroamerika-
nischer Abstammung und
Migrantinnen spezifischen

Land und in Haushalten auf-
rechterhalten.

Welche Rolle spielen Inter-
sektionalität und die Dekolo-
nisierung in Ihrer Arbeit
bzw. im Feminismus allge-
mein?

Die Arbeit in Peru hat mir
gezeigt, wie Geschlechterun-
gleichheiten tief mit der ko-
lonialen Geschichte und den
ländlich-städtischen Dynami-
ken verflochten sind. 

Man kann nicht von einer
homogenen Masse von Frauen

sprechen, sondern muss die
Vielfalt der Frauen anerkennen,
wobei jedes geografische Gebiet

und jeder Lebensraum eigene
Besonderheiten aufweist. 

In allen Fällen durchkreuzt
die Diskriminierung, der
Frauen im familiären, beruf-
lichen und politischen Be-
reich ausgesetzt sind, diese
unterschiedlichen Kontexte.
In Spanien, im Unterschied
zu meiner Erfahrung in Peru,

Unterdrückungen gegenüber,
die ein hegemonialer Femi-
nismus manchmal nicht be-
rücksichtigt. Dekolonisierung
des Feminismus bedeutet
daher, diese Realitäten anzu-
erkennen, das Wissen der
Vorfahren zu respektieren
und von deren eigenen Struk-
turen und Prioritäten aus zu
arbeiten. Wer legt die Gen-
der-Agenda fest? Das ist die
erste Frage. 

Es gibt eine Vielfalt von An-
sätzen, und die Summe dieser

Diversitäten bereichert die
Vorschläge, statt sie zu schmä-

lern. Es geht darum, das Wissen
der Menschen zu respektieren,

zuzuhören und einen Dialog der
Wissensformen zu fördern.
Frauen sollen Subjekte ihres

eigenen Prozesses sein.

Was sind Ihre bisherigen
Erfolge in Bezug auf die
Care-Arbeit? Welche weite-
ren Forderungen stellen Sie?

Ein besonders zentraler
Punkt ist die Umverteilung
von Care-Arbeit. Das ist poli-
tisch, sozial und wirtschaft-
lich fundamental.

Ich möchte betonen, dass ein
systematisches nationales Care-
System aufgebaut werden muss,
das alle Beteiligten einbe-zieht:
Familien, Männer, Frauen, den
Markt, die Gemeinde und den
Staat. Wir müssen Care-Arbeit

sichtbar machen, wert-
schätzen, fair verteilen und in
politische, wirtschaftliche und

soziale Planungen einbeziehen.
Es erfordert eine umfassende

Planung, partizipative Entschei-
dungsprozesse und den Aufbau
lokaler Netzwerke, die auf Soli-
darität, Erfahrung und kollek-
tiver Organisation basieren. 

© María Bastidas Aliaga

9



Gestaltung einbezogen wer-
den, ist es sehr schwierig, Pro-
bleme effektiv zu lösen.

Ich halte es für entscheidend, 
die Gemeinden – vor allem die

Frauen – aktiv in die Gestaltung
und Umsetzung der Politik

einzubeziehen. Wir müssen die
Wichtigkeit erkennen, Frauen

aktiv den Prozess bestimmen zu
lassen. Nur so können wir eine
gerechte, inklusive und nach-
haltige Gesellschaft schaffen.

Das Interview führte
Filipa Pereira.

Zudem sehe ich ein großes
Potenzial in Sensibilisie-
rungskampagnen und Bil-
dungsinitiativen, z. B. durch
Soziale Medien. Es ist wichtig,
Erfolge und Resilienz von
Frauen sichtbar zu machen
und nicht nur Opferrollen zu
reproduzieren. Wir setzen
Hoffnung in das große Poten-
zial von Basisbewegungen
und regionalen Netzwerken,
die zunehmend in der Lage
sind, gesellschaftliche und
politische Prozesse zu beein-
flussen. Fortschritte werden
vor allem durch Frauenorga-
nisationen gefördert – etwa
durch Kampagnen des Minis-
teriums für Frauen, NGOs,
Gewerkschaften oder Netz-
werke von Hausarbeiterin-
nen. Das sind sehr wichtige
Schritte. Internationale Koo-
perationen stärken zudem die
Legitimität solcher Initiativen
und verbinden lokale Maß-
nahmen mit globalen Stan-
dards. In Spanien setzen wir
uns bei Aliadas por la
Ciudadanía für die Pflege und
damit für das Leben ein. Wir
haben das andalusische Pro-
gramm für Rechte in der
Pflege ausgearbeitet und
gleichzeitig fördern wir Aus-

bildung, Sensibilisierung und
politische Einflussnahme, um
ein nationales Pflegegesetz zu
erreichen, das diese wichtige
Arbeit anerkennt und schützt.

Was unterscheidet Ihren An-
satz, was können Andere von
Ihnen lernen?

Initiativen berücksichtigen
nicht immer die lokalen
Realitäten und beziehen die
Gemeinschaften nicht ausrei-
chend ein. Wenn sie von An-
fang an nicht in Diagnose und 

© María Bastidas Aliaga

Publikationen und Kontaktdaten von María Bastidas Aliaga:

“Gender Inequality during the Pandemic : Perspectives of Women
Workers in Latin America and the Caribbean.” International Journal of
Labour Research, 2021. (eng / esp)

“Desvelando desigualdades: los cuidados y la calidad de vida de las
trabajadoras del hogar en Perú.” América Latina Hoy, 2024. (esp)

E-Mail: mariabastidas@hotmail.com

10



Wegweisende Ansätze der
gemeinschaftsorientierten Landwirtschaft

Julious Piti ist Experte für Permakulturen, Agrarökologie und gemeinschaftsorientierte
Konfliktlösung. Seit 1991 arbeitet er an der Erforschung und Implementierung neuer
Permakulturprojekte u.a. in Tansania und Simbabwe. 1996 begann Piti gemeinsam mit
seiner Frau Taurai Mutembedzi 14 Hektar sehr trockenen Bodens im von Dürren betrof-
fenen Osten Simbabwes anhand seiner Permakulturmethoden zu bepflanzen. Innerhalb
weniger Jahre zeigte sich Erfolg – das Land wurde grün und fruchtbar. Daraufhin grün-
dete sich der Participatory Organic Research & Extension Training Trust (PORET), den
Julious Piti leitet. PORET setzt sich für die nachhaltige und ganzheitliche Nutzung von
Land und Ressourcen ein und stellt das Wohl der Gemeinschaft an erste Stelle. Das
übergeordnete Ziel ist, Gemeinschaften in Simbabwe ökologisch sowie sozioökono-
misch nachhaltiger zu gestalten – durch Trainings auf dem PORET Gelände, lokale For-
schungsprojekte und partizipative Methoden schafft die Organisation ein kooperatives
Netzwerk aus 72 Communitys in Chimanimani, Simbabwe, mit über 1.400 jährlichen
Mitgliedern.

Julious Piti

PORET gründete sich auf 14
Hektar sehr trockenen
Bodens, die Sie in grünes
und fruchtbares Land ver-
wandelt haben. Was ist die
Zauberformel Ihrer agrar-
ökologischen Methoden?

Der Zauber der Agrarökologie
besteht darin, dass es sehr
interessant ist, mit dem
Boden zu arbeiten und mit
den organischen Stoffen und
Mikroorganismen zu kom-
munizieren. Das Land rea-
giert auf dich, wenn du die
entsprechenden Nährstoffe
hinzufügst. Wir stellen Bio-
dünger aus vorhandenen
Ressourcen her und pflanzen
viele Hülsenfrüchte wie  Boh-

Gleichzeitig leitet das Prinzip
der Permakultur den Menschen
dazu an, das Land nicht einfach

auszubeuten, ohne an den
Kreislauf dieser Nährstoffe und

die Nachhaltigkeit und das
Wachstum der Pflanzen zu

denken.  Wenn wir Landwirt-
schaft betreiben, sollten wir uns

nicht nur auf uns selbst als
Individuum, das sich ernähren
will, konzentrieren, sondern
auch an wilde Tiere, Vögel,
Mikroorganismen, Wasser-

kreisläufe etc. denken. Denn
alles ist voneinander abhängig.

Sie wollen Menschen aus
den umliegenden Gemein-
schaften dazu ermutigen,
sich an kommunalen Ent-

nen an, die Stickstoff binden
und den Boden begrünen. So
pflegen wir den Wald und
schaffen eine organische Bo-
denbedeckung, sodass der
Wald wieder erwacht. Wenn
es kein Wasser gibt, das die
Bakterien und das organische
Material in Gang bringt, wird
das Land trocken. Wenn wir
die Mikroorganismen aktivie-
ren, indem wir sie schützen,
ihnen ein wenig Wasser und
Nahrung geben, dann werden
sie den Boden von selbst
bearbeiten.
Wir sehen, dass die Natur
etwas Magisches an sich hat.
Sie kann sich selbst recyceln
und sich selbst stärken.  

© Julious Piti

11



scheidungen zu beteiligen.
Warum halten Sie das für
wichtig und wie sieht diese
Beteiligung aus?

Das ist einer der Grundpfeiler
unserer Methodik, denn wir sind

der Meinung, dass wir einen
Bottom-up-Ansatz verfolgen

sollten.  Wenn wir mit den
Landwirt*innen zusammen-

arbeiten, wollen wir, dass sie
entscheiden, was sie mit ihrem

Land machen. Sie sagen uns
dann, wie wir ihre ökologischen

Aktivitäten unterstützen und
ihre Pläne übernehmen können,
um ihnen am besten zu helfen.

Wir wollen also, dass jeder
Mensch über das Schicksal

seiner eigenen Handlungen und
Ergebnisse entscheidet. 

Dass ich Direktor bin, bedeu-
tet nicht, dass ich viel weiß, es
ist reiner Zufall, dass ich in
einer hohen Position bin.
Aber es gibt andere Leute, die
noch bessere Ideen haben.
Unser Ansatz besteht also
darin, sicherzustellen, dass
wir die Menschen in unserem
Umfeld konsultieren und uns
von ihnen beraten lassen,
damit wir am Ende des Tages
sehen können, was das Beste
für alle ist. Lernen hört nie
auf. Wir werden immer weiter
lernen, denn alles, was wir
tun, ist wie ein Experiment,
alles ist ein Prozess. Unser
Ansatz ist, dass auch PORET
eine lernende Organisation
ist, wir also auch Lehren von
anderen übernehmen.
Gleichzeitig wollen wir die
vermeintlich besten Praktiken
in Frage stellen. Manchmal
belasten Organisationen die
Gemeinschaften sehr stark,
weil sie ihre eigenen Grund-
sätze und Richtlinien haben
die der Gemeinschaft gar

nicht wirklich nützen. Sogar
an der Universität liest man
Bücher, die für bestimmte
Länder geschrieben wurden,
die man dann versucht, auf
Simbabwe zu übertragen, was
oft nicht funktioniert. Wir
sagen also, dass wir zwar von
außen lernen, uns aber auch
selbst ein Bild von den Din-
gen machen sollten. 

Wie Sie sagten, braucht es
lokale Lösungen für lokale
Probleme. Jedoch werden In-
digene Kenntnisse, die sich
auf erfahrungsbasierte Lös-
ungen konzentrieren, häufig
übersehen. Wie integriert
PORET lokale und Indigene
Wissensformen?

Geht es beispielsweise um
Wasserressourcen, sprechen wir

mit der Gemeinde und die
Ältesten erzählen uns von ihren
Normen und den heiligen Orten,
die nicht gestört werden dürfen.

Wir schätzen ihr Wissen und
versuchen es zu nutzen, indem
wir sie fragen: „Was sollen wir
tun?“. Ein weiteres Indigenes

Konzept ist der Bau von Häusern
aus Lehm, wie anhand des Zulu-

Beehive-Designs.

15 Hütten auf unserem Gelän-
de haben wir mit Lehm und
mit Hilfe der umliegenden
Community gebaut. Unser
ganzes Gebiet ist sehr schön,
mit all den lokalen Materiali-
en und den Einheimischen,
die daran bauen. Wir ver-
suchen also, die Menschen zu
inspirieren und ihnen zu sa-
gen: Wir haben all diese Din-
ge. Wir können es schaffen.
Das größte Problem für viele
unserer afrikanischen Ge-
meinschaften ist, dass zu oft
gesagt wird, wir seien arm, bis
die ganze Nation daran
glaubt. Ich glaube das nicht.
Wir als Afrikaner*innen ha-
ben das Land, wir haben das
Geld. Niemand wird uns
daran hindern, etwas Gutes
zu tun.

Immer mehr junge Men-
schen in Simbabwe verlassen
ihre Heimatorte aus sozio-
ökonomischen Gründen.
Wie wirkt PORET der Ar-
beitslosigkeit junger Men-
schen in ländlichen Gebieten
entgegen?

Tatsächlich geben viele Orga-
nisationen zu wenig Geld, um

© PORET

12



talliert aufzeigt, wie nachhal-
tige Projekte in die Praxis
umgesetzt werden können,
indem wir die Jugend be-
gleiten. Deshalb haben wir im
Jahr 2023 zweihundert Ju-
gendliche aus der Region im
PDC ausgebildet. Die Idee ist,
der Jugend grüne Führungs-
qualitäten zu vermitteln. In
einem anderen Programm,
dem so genannten Shadow,
arbeiten aktive Jugendliche
hinter unseren Angestellten,
sodass wir während unserer
Arbeit das Wissen an die Ju-
gendlichen weitergeben und
sie die zukünfttigen Füh-
rungskräfte werden können.
Eines der Probleme für Ju-
gendliche sind unsere Lehr-
pläne in den Schulen. Sie ler-
nen, ein*e Angestellte*r von
jemandem zu werden. Dabei
hätten sie schon in jungen
Jahren selbst Initiativen er-
greifen können, um in ihren
Gemeinschaften zu Hause et-
was aufzubauen. 

Als PORET schaffen wir Projekte
zur Sicherung des Lebensun-

terhalts, indem wir Workshops
in verschiedenen Orten veran-

stalten. Langsam sehen wir, wie
Wasserprojekte, Gärtnereien

und Farmen wie Pilze aus dem
Boden schießen. Einige Personen
pflanzen viele Bäume an, um sie

zu verkaufen und in ihrem
eigenen Wald wieder anzu-

pflanzen. Manche verarbeiten
Lebensmittel, konservieren ihre

eigenen Mangos und andere
saisonale Früchte. An den

Erträgen können sie dann Geld
verdienen, während sie auch

zur Ernährungssicherheit
beitragen. 

Anhand unserer Workshops
zu Lebenskompetenzen und
Permakultur sehen wir, wie

Menschen ihre eigene Bera-
tungsarbeit oder ihre eigenen
NGOs gründen. Zuletzt füh-
ren wir auch interkulturelle
Austausche durch, zu denen
wir verschiedene Universität-
en einladen, um hier Praktika
zu absolvieren. Wir können
von anderen Regionen und
Nationen lernen, aber auch
sie lernen eine Menge, wenn
sie zu uns kommen.

Sind neue landwirtschaft-
liche Technologien, die mög-
licherweise zur Verbesserung
der Ernährungssicherheit
beitragen, für die Gemein-
schaften in Chimanimani
zugänglich? Können sie mit
Ihren lokalen Ansätzen kom-
biniert werden?

Wir können alle Ansätze so
leicht zusammenführen. Wir
müssen das Prinzip der Bo-
denerhaltung verstehen und
wissen, wie wir mit unseren
natürlichen Ressourcen um-
gehen sollten. Wenn nun
Geräte entworfen werden,
müssen sie unserer Vision zu-
gutekommen. Wir brauchen
begleitend auch Bildungspro-
gramme, damit man all diese
industriellen Landmaschinen
so einsetzen kann, dass sie
Nachhaltigkeit fördern und
die Gesundheit des Bodens
und der Menschen unterstüt-
zen, anstatt Dinge auf den
Farmen zu töten.
Aber nein, zugänglich sind
diese Geräte nicht. Wir füh-
ren selbst ein Projekt durch,
bei dem wir traditionelle An-
baumethoden für kleine Ge-
treidesorten verbessern oder
unterstützen, von denen wir
wissen, dass sie dürreresistent
sind, weil es hier unten we-
niger Wasser gibt. Aber wenn

irgendetwas für die Jugend-
lichen zu beginnen. Sie
ermöglichen ihnen vielleicht
einen zweistündigen Besuch
oder eine Schulung irgendwo,
aber niemand stellt eine gute
Finanzierung zur Verfügung,
um Kinder und junge Er-
wachsene zu begleiten und
tatsächlich Projekte umzuset-
zen. Deshalb versuchen wir,
mit den Botschaften und
denjenigen zu sprechen, die
Mittel zur Verfügung stellen. 

© PORET

Außerdem haben wir als PORET
einen Permakultur-Design-Kurs

(PDC) entwickelt: Wir schulen
die Jugendlichen etwa 10 Tage
lang und gehen dann mit ihnen
in ihre Gemeinschaften, wo sie
genau das umsetzen, was sie
hier gelernt haben, und wir

begleiten sie weiter. 

Der PDC ist ein sehr wichti-
ger Kurs, in dem es auch um
den politischen und wirt-
schaftlichen Kontext geht und
darum, wie jemand wirklich
etwas verändern kann. Wir
sollten unsere sozioökonomi-
sche Entwicklung nicht nur
auf das Lesen von Büchern
beschränken. Wir wollen si-
cherstellen, dass der PDC de-

13



einem Bottom-up-Ansatz ar-
beiten. Und die ganze Welt
sollte das als Ansatz akzep-
tieren. Wir haben die Mög-
lichkeit, einige junge und
brillante Menschen in Afrika
auf alternative Weise auszu-
bilden. 

Wir können uns unsere Kultur
zu eigen machen, indem wir
Universitäten und Schulen

gründen, die Indigene afrika-
nische Methoden beispielsweise

der Chiefs unterrichten.

Wir sollten nicht sagen, dass
es sich um eine primitive
Lebensweise handelt, sondern
sie auf eine gute Art und
Weise fördern. Verschiedene
Interessengruppen sollten er-
kennen und einsehen, dass
wir unsere eigenen Ansätze
umsetzen müssen, um Afrika
als Ganzes zu stärken. Die
Geldgeber müssen die Be-
dürfnisse der Menschen vor
Ort verstehen und ihre Fi-
nanzierung daran anpassen,

um sie wirklich zu unterstüt-
zen. Wir wollen eine Finan-
zierung, die speziell auf uns
zugeschnitten ist. Ein agrar-
ökologisches Projekt ist kein
sechsmonatiges, einjähriges
oder dreijähriges Projekt, wie
es die meisten Zuschüsse vor-
sehen. Wir sollten nicht ein-
fach nur Geld in die Men-
schen stecken, sondern wir
müssen sicherstellen, dass
dieses Geld von Bildungspro-
grammen begleitet wird, die
diese Menschen tatsächlich
stärkt und befähigt, mit die-
sen Ressourcen zum Wohle
ihrer eigenen Umgebung um-
zugehen. Zudem brauchen
wir Werbemaßnahmen wie
Konferenzen um unsere Ar-
beit im Bereich der Agrar-
ökologie zu fördern und zu
verbreiten, um zu zeigen, wie
sie anderswo repliziert wer-
den kann. 

In unseren eigenen afrikani-
schen Modellen sollten wir ein

Gleichgewicht zwischen den Be-
dürfnissen und Vulnerabilitäten
der Reichen und der Armen her-
stellen. Lasst uns unser Wissen
nutzen, um unsere eigenen Ge-
meinschaften voranzubringen

und unsere eigenen natürlichen
Ressourcen zu erhalten!

Das Interview führte
Hannah Page.

Unterstützen Sie PORET:

es um die Verarbeitung dieser
kleinen Körner geht, haben
wir nicht einmal eine Mühle
oder etwas, das ihre Verarbei-
tung erschwinglich macht.
Wir betreiben daher Lobby-
arbeit und setzen uns bei der
Regierung und der Maschi-
nenbauindustrie dafür ein,
dass passende Maschinen ge-
baut werden, die dem agrar-
ökologischen Ansatz in der
Landwirtschaft entsprechen.
Sie könnten sogar Mittel be-
reitstellen, um unsere Kinder
in der Technik auszubilden. 

Ich denke, wir müssen die
Agrarökologie in den Lehrplan

unserer Universitäten und
Schulen aufnehmen. Sie könnten
Agrarökologie praktizieren und

gemeinsam mit umliegenden
Landwirt*innen arbeiten, die
dann wiederum ihre Produkt-
ionsweise steigern und somit

Einzug in den Wirtschafts-
kreislauf finden.

Die Zugänglichkeit von
landwirtschaftlichen Gerä-
ten, aber auch von wirt-
schaftlichen Märkten wirft
Fragen der Gerechtigkeit auf.
Wie kann Landwirtschaft
gerechter und nachhaltiger
werden, und gleichzeitig den
Nahrungsmittelbedarf
sichern?

Wir müssen verstehen, dass
wir wir selbst sein müssen,
und dann gemeinschaftlich in

Website: 
poret.org 

E-Mail: 
poret.zimbabwe@gmail.com

Soziale Medien: 
poret_zwe

© PORET

14

http://poret.org/
https://www.instagram.com/poret_zwe/


Junge Menschen für
den Klimaschutz

Aufgewachsen in der ghanaischen Hauptstadt Accra, setzt sich Chibeze Ezekiel uner-
müdlich für Klimaschutz und die Verwendung nachhaltiger Energieressourcen ein.
Zwischen 2013 und 2017 kämpfe er gemeinsam mit anderen jungen Aktivist*innen
gegen den Bau von Ghanas erstem Kohlekraftwerk. Für seine erfolgreiche Kampagne
wurde er in 2020 mit dem Goldman-Klimapreis ausgezeichnet. Heute ist Ezekiel Vor-
standsmitglied der Ghanaischen Sektion von 350.org und Vorsitzender der Youth in
Natural Resources and Environmental Governance (Youth-NREG) Platform. Zudem
setzt er sich als geschäftsführender Koordinator des Strategic Youth Network for
Development (SYND) anhand von Trainings, Aufklärungsarbeit, Schulprogrammen und
anderen lokalisierten Methoden für die Einbeziehung junger Menschen in den
Klimaschutz ein. Ezekiel ist der Überzeugung, dass junge Menschen aufgrund ihrer
innovativen Ideen, Energien, Fähigkeiten und Fertigkeiten im Mittelpunkt von Klima-
lösungen und Umweltschutz stehen müssen.

Chibeze Ezekiel

2013 schlug Ghanas Regie-
rung den Bau eines Kohle-
kraftwerks vor, um der an-
haltenden Stromkrise ent-
gegenzuwirken. Wir wissen
jedoch, dass Kohle die klima-
schädlichste Form der Ener-
gieerzeugung ist. Sie und
andere Aktivist*innen wehr-
ten sich also gegen die
Kohle-Pläne und verfolgten
dabei den sogenannten „U-
Boot-Ansatz“. Können Sie
uns erklären, was das ist?

Wenn die Regierung eine
politische Richtung vorgibt
oder eine Ankündigung
macht, reagieren zivilgesell-
schaftliche Organisationen in
der Regel sehr schnell. Sie
veröffentlichen einfach etwas

oder veranstalten eine Presse-
konferenz, ohne sich ein ge-
naues Bild von der Situation
zu machen. Da es sich bei
dem Kohlekraftwerk um ein
sehr heikles Thema handelte,
wollten wir sicher sein, dass
wir genügend Informationen
haben, dass wir unsere Fakten
haben, dass wir alles über-
prüft haben, bevor wir an die
Öffentlichkeit gehen und un-
sere Meinung sagen. 

Also reisten wir in die Gemeinde
und verbrachten etwa drei oder
vier Tage mit den Ältesten, den

jungen Leuten, den Fischer-
*innen und den Frauengruppen,
um ihnen Fragen zu stellen und

mit ihnen über das Kohle-
kraftwerk zu sprechen.

© Chibeze Ezekiel

Es war klar, dass sie verschie-
dene gegensätzliche Ansich-
ten hatten. Sie hatten ihre
eigenen Ängste und Befürch-
tungen.
Danach kehrten wir nach
Accra zurück und wandten
uns an zivilgesellschaftliche
Organisationen, die im Um-
weltbereich tätig sind. Wir
wollten eine starke Basis von
Allianzen aufbauen, die unse-
ren Kurs unterstützen kön-
nen. Als wir mit unserer
Pressekonferenz und unserer
Position an die Öffentlichkeit
traten, hatten wir genug Un-
terstützung, sowohl von den
betroffenen Gemeinden als
auch von Organisationen, die
sich bereits engagiert hatten.
Das war der Grundgedanke

15



hinter dem U-Boot-Ansatz,
der uns letztendlich geholfen
hat, unsere Vision zu errei-
chen.

2016 gab die Regierung ihre
Pläne für das Kohlekraft-
werk auf und veröffentlichte
ein paar Jahre später den
Masterplan für erneuerbare
Energien - was für eine Wen-
de! Gibt es etwas Bestimmtes,
dem Sie den Erfolg Ihrer
Kampagne zuschreiben?

Ich glaube, wirklich wichtig war,
dass wir nicht nur gegen die

Kohle waren, sondern auch eine
Alternative angeboten haben.

Eines der Argumente der
Regierung für das Kraftwerk
war, dass dadurch Arbeits-
plätze für junge Menschen
geschaffen würden. Und wir
argumentierten, dass saubere
Energieformen sogar mehr
Arbeitsplätze garantieren als
Kohle. Denn wenn man sich
die Wertschöpfungskette an-
sieht, können so viele Arbeits-
plätze für junge Menschen
geschaffen werden. Das hat
uns geholfen, zu relevanten
Akteur*innen zu werden, die
nicht nur gegen die Kohle
sind, sondern eine Alternative
zum Wohle des Landes und
der jungen Menschen anbie-
ten.
Auf der Community-Ebene
versuche ich, einen Beitrag zu
leisten, indem ich die gesam-
te Thematik nicht forciere,
sondern verständnisvoll und
integrativ gestalte. Wenn man
Menschen etwas aufzwingt,
leisten sie möglicherweise
Widerstand. Wir versuchen,
ihnen Informationen zu ver-
mitteln, die ihnen auch zugu-

© Strategic Youth Network for Development

tekommen. Wenn sie von den
vorgeschlagenen Maßnah-
men profitieren, sind sie eher
bereit, ihre Gewohnheiten
anzupassen. Ich verstehe Ent-
wicklung so, dass wir alle
wachsen und unsere wirt-
schaftlichen, industriellen
Ziele erreichen, während wir
gleichzeitig dafür sorgen, dass
wir die Umwelt schützen.

Welche Rolle können erneu-
erbare Energien bei der Be-
kämpfung von Arbeitslo-
sigkeit, insbesondere junger
Menschen, spielen?

Der Masterplan für erneu-
erbare Energie, den die Re-
gierung nach der Streichung
ihrer Kohle-Pläne vorgeschla-
gen hat, umfasst drei Phasen.
Die erste Reihe der vor-
geschlagenen Maßnahmen
sollte 40.000 Arbeitsplätze
schaffen. Am Ende des dritten
Zyklus werden voraussicht-
lich rund 200.000 Arbeits-
plätze entlang der Wert-
schöpfungskette geschaffen.
Und das ist nur die Kompo-

nente der erneuerbaren Ener-
gien allein.

Im Rahmen eines unserer
Projekte bei dem Strategic Youth

Network for Development
(SYND) in Ghana entsteht unter
jungen Unternehmer*innen ein
Netzwerk, um gemeinsam zu

lernen, sich auszutauschen und
bei der Ausweitung ihrer

grünen Start-Ups zu helfen.

Einige von ihnen verwerten
zum Beispiel organische Ab-
fälle. Es gibt tonnenweise
organische Abfälle, die zur
Herstellung von Briketts und
Pellets verwendet werden
können, sodass wir Holz, Öl
und Kohle ersetzen können,
die derzeit die Hauptursache
für die Abholzung der Wälder
sind.  Lasst uns das, was wir
als Abfall bezeichnen, sam-
meln und in organische
Briketts umwandeln. Sie rau-
chen nicht und reduzieren
somit Luftverschmutzung. So
können wir in den Dörfern,
Städten und Gemeinden ko-
chen, ohne Rauch einzuat-
men.

16



Im Kleinen kann also jede
Einzelperson etwas bewirk-
en, und Sie setzen sich
eindeutig für einen zivil-
gesellschaftlichen, demokra-
tischen Ansatz ein. Welche
Rolle spielen internationale
Zusammenschlüsse bei Ihrer
Arbeit und haben Sie das
Gefühl, dass Ihre Stimme in
der globalen Diskussion um
Klimaschutz gehört wird? 

Es gibt definitiv ein Problem
in Bezug auf die Höhe der
finanziellen Mittel, die den-
jenigen zur Verfügung gestellt
werden, die sich stark auf
lokaler Ebene engagieren. In
der Vergangenheit haben
viele der großen Geldgeber
ihre Mittel über die interna-
tionalen Organisationen ge-
leitet, bevor sie an die lokalen
Organisationen gingen. Doch
zunehmend stellen sie fest,
dass die Eigenkosten der
internationalen NGOs einen
großen Teil der Mittel ver-
schlingen, was das übrige
Geld für die Arbeit vor Ort
verringert. 
Wir versuchen, die Kluft
zwischen dem globalen
Rahmen und der lokalen
Aktion zu überbrücken. Wir
versuchen, unsere eigenen
Informationen zu bündeln,
unsere eigenen Dokumen-
tationen zu erstellen und
Erfahrungen zu teilen, um
auf unsere Anstrengungen
aufmerksam zu machen. Auf
den globalen Klimagipfeln
COP zum Beispiel, stellen wir
unsere Arbeit vor und versu-
chen, neue Partnerschaften
zu finden. Und selbst dort ist
eine unserer zentralen For-
derungen, dass junge Men-
schen miteinbezogen werden.

© Strategic Youth Network for Development

Allein diese Kette... dieje-
nigen, die organische Abfälle
sammeln, diejenigen, die die
Abfälle in Energiebrennstoffe
umwandeln, und diejenigen,
die nachhaltige Öfen her-
stellen... das ist eine Wert-
schöpfungskette, die Arbeits-
plätze für junge Menschen
schaffen kann. Das schafft
einen gemeinsamen Nutzen:
Eine Maßnahme zur Bekäm-
pfung des Klimawandels, der
Abholzung und der Arbeits-
losigkeit.

Warum ist es für Sie so
wichtig, junge Generationen
mit einzubeziehen?

Es gibt ein Sprichwort, das
besagt, dass man einem alten
Hund keine neuen Tricks
beibringen kann, was bedeu-
tet, dass unsere heutigen
Führungskräfte schwer um-
zustimmen sind. Es ist
schwierig, sie von Erdöl,
Kernenergie und Kohle abzu-
halten, weil politische Ak-
teur*innen selbst finanzielle
Interessen darin haben und
ihre Meinungen oft gefestigt

sind. Aber wir können die
jüngere Generation einbin-
den, damit sie die Fehler ihrer  
jetzigen Regierungschef*in-
nen nicht  wiederholt. In den
nächsten 40 bis 50 Jahren
werden wir wahrscheinlich
die gesamte Klimapolitik wie-
der in die richtige Richtung
lenken, weil wir jetzt eine
neue Gruppe von umwelt-
bewussten Führungskräften
haben. Das ist der Grund, wa-
rum wir die Kinder in diesem
Maße einbeziehen. 

Und manchmal unterschätzen
wir auch die Fähigkeiten von

Kindern, sie können einen
großen Einfluss haben, in ihren
Schulen, Gemeinden, zu Hause,

in den Kirchen und so weiter.

Wir versuchen, Kindern
einfache Gewohnheiten zu
vermitteln, die ihnen helfen,
in Zukunft bewusster zu
handeln, keine Energie zu
verschwenden, keine Res-
sourcen zu verschwenden
und Schwierigkeiten, die wir
derzeit durchmachen, nicht
zu wiederholen.

17



Unterstützen Sie 
Strategic Youth Network for Development (SYND):

Website: 
syndghana.org 

© Strategic Youth Network for Development

haltigkeitsziele der Vereinten
Nationen tatsächlich errei-
chen. Durch ernsthaftes lo-
kales Handeln, angeführt von
den jungen Menschen, die die
Lösungen haben.

Meine Vision ist im Grunde
genommen eine Welt, in der wir
alle unser Leben leben können,

ohne die Integrität unserer
Umwelt oder unseres Ökosys-

tems zu gefährden. Wir müssen
die Umwelt schützen, sie ist das

Einzige, was wir haben. Die
Gewässer, die Luft, die wir

atmen, die Wälder und all das.

Staatliche und nicht-staat-
liche Akteur*innen sollten
nicht nur in ihrem Namen
handeln.

Wir müssen jungen Menschen
die Möglichkeit geben, sich zu

informieren und aktiv am
Klimaschutz zu beteiligen.

Diejenigen, die innovative
Ideen haben und in die nach-
haltige Wirtschaft einsteigen
wollen, sollten mit Zuschüs-
sen unterstützt werden. Nur
so können wir das Pariser Kli-
maabkommen und die Nach-

´

Alles, was man auf der Erde
sieht, stammt aus der Umwelt.
Unsere Kleidung, unsere
Mikrofone, unsere Bücher,
Mobiltelefone, Laptops etc.
werden aus natürlichen Res-
sourcen hergestellt, daher ist
es wichtig, die Umwelt im
Sinne der Nachhaltigkeit für
künftige Generationen zu
schützen. Schließlich hängt
unser Leben davon ab.

Das Interview führte
Hannah Page.

E-Mail: 
info@syndghana.org

Soziale Medien: 
syndghana

18

http://syndghana.org/
https://www.instagram.com/syndghana/


Aviut Rojas (Nahua) ist Bildungsschaffende für Kinder und Jugendliche, Indigene
Mentorin und zertifizierte Geburtsbegleiterin. Rojas ist in New York City geboren und
aufgewachsen und arbeitet derzeit in Kalifornien. Als Kind mexikanischer Eltern ist
ihr Verständnis von Erziehung und Bildung durch zwei oft gegensätzliche Erfah-
rungen geprägt: sowohl durch die Geschichten und Praktiken der Indigenen Nahua
Otomi, als auch durch ihre Erfahrungen im US-amerikanischen Schulsystem.
Anhand Indigener und naturbezogener Bildungspraktiken fördert Rojas die Verbin-
dung von Kindern zu ihrer Umgebung und Kultur. Sie plädiert für ein System der
formalisierten Bildung, das Diskriminerung aktiv bekämpft und marginalisierte
Geschichten und Erfahrungen anerkennt.

Aviut Rojas

Was prägt Ihr Verständnis
von Bildung?

Ich wurde mit einem Herz-
problem geboren. Ich war
nach meiner Geburt einen
Monat im Krankenhaus und
wurde operiert. Der Haupt-
grund dafür waren Umwelt-
probleme in meiner Heimat.
Meine Eltern kommen aus
einem sehr kleinen Dorf in
Zentralmexiko. Die USA hat-
ten dort bereits Fabriken er-
richtet und diese verschmutz-
ten Flüsse und die Region.
Meine Eltern tranken also
verschmutztes Wasser und
lebten lange in dieser
Gegend. Daher kommen die
Gesundheitsmängel, die sich
bei meiner Geburt zeigten.
Sie tauchten auch bei meinen
Cousins, meiner Familie und
meinen Freund*innen auf.

Heute arbeite ich mit vielen
BIPoC-Kindern, teilweise aus
Familien ohne Papiere, mit
Indigenem Hintergrund, de-
ren Heimatländer und Ge-
genden ebenfalls durch Fa-
briken, Ölverschmutzungen,
Atomwaffen usw. zerstört
werden. Und ich arbeite mit
vielen Schwarzen Commu-
nitys, die in Wohnsiedlungen
leben, zum Beispiel in der
Bronx, wo kein sauberes
Wasser aus den Wasserhäh-
nen kommt oder wo es
Schimmel in ihren Wohnun-
gen gibt. Viele Umweltpro-
bleme wirken sich direkt auf
Kinder und ihre Familien aus.
Deshalb möchte ich, dass
Kinder ein glücklicheres und
positiveres Bild von ihrer
Umwelt bekommen. Und hier
kommt die Natur ins Spiel.

Viele Kinder haben soge-
nannte Verhaltensauffällig-
keiten, sind zum Beispiel auf
dem Autismus-Spektrum. 

Der Aufenthalt im Freien hilft
diesen Kindern, alles, was sie

tun, zu visualisieren, Dinge
anzufassen, zu riechen und zu
schmecken. Gleichzeitig bauen

sie eine Verbindung zu ihrer
Umgebung auf, sodass sie den

Wunsch verspüren, die Umwelt,
die derzeit geschädigt wird und

auch ihnen selbst schadet, zu
schützen. Es dreht sich also alles
um Verbindungen. Ich glaube,

dass viele Kinder, wenn sie nach
draußen kommen, nicht nur ein
Gefühl dafür entwickeln, etwas
über Mathematik, Naturwissen-

schaften und Geographie zu
lernen, sondern auch lernen, ein
Individuum zu sein, geduldig mit
sich selbst zu sein und auf alles

um sich herum zu achten.

Indigene und
naturbezogene Bildung

© Aviut Rojas

19



Was sind Ihrer Meinung
nach die Unterschiede, wie
Wissen in Indigenen Bil-
dungssystemen produziert
und aufgenommen wird, im
Vergleich zum öffentlichen
Bildungssystem, das Sie in
den USA durchlaufen haben? 

Leider konnte ich nicht bei
meinen Verwandten aufwach-
sen, da meine Eltern in die
USA kamen und der Großteil
meiner Familie in Mexiko
blieb. Ich muss sagen, dass ich
jedes Mal, wenn ich nach
Hause zurückkehrte, dort
mehr gelernt habe als hier im
öffentlichen Schulsystem. Ich
war hier nicht die beste Schü-
lerin. Meine Lehrer*innen
sagten meinen Eltern: „Ihre
Tochter ist sehr intelligent,
aber sie gibt sich einfach kei-
ne Mühe. Sie redet ständig.
Sie macht ihre Hausaufgaben
nicht. Sie macht hier einfach
keine Fortschritte.“ Aber drin-
nen zu sitzen war nie meine
Art zu lernen. Wenn ich dann
nach Hause zurückkehrte,
fand ein Großteil der Lektio-
nen fürs Leben draußen statt.

Ich glaube, dass viele Indigene
Lehren auf Beziehungen
basieren – nicht nur zu

Menschen, sondern auch zu
anderen Lebewesen: Sobald

man eine Verbindung zu etwas
aufbaut, wird es Teil von einem

selbst. Ob es sich nun um
Gemeinschaften oder Teile der
Natur handelt, ihre Probleme

werden zu deinen Problemen. 

Diese Bindungen, die du auf-
baust, lassen sich nur schwer
lösen. Zum Beispiel lieben
viele kleine Kinder Tiere. Sie
lieben es, Tiere zu streicheln
und etwas über sie zu lernen.

Infokasten:

Aber ich glaube, dass das
Schulsystem diese Beziehun-
gen irgendwann bricht.

Wie die meisten Teile der
Welt hat auch Nordamerika
eine lange Geschichte der
Gewalt und des Rassismus
im Bildungswesen. Bis 1978
gab es Internate, die Indi-
gene Kinder in das System
und die Weltanschauung der
Siedler*innen assimilieren
sollten. Sehen Sie koloniale
Kontinuitäten im heutigen
Bildungssystem der USA?

Ja, das tue ich. Das Kolonial-
system hatte vor allem Aus-
wirkungen auf unsere Ältes-
ten, die aufgrund dieser
Schulen so viel Trauma erlebt
haben. Und vieles davon hat
sich auch auf ihre Erziehung
ausgewirkt. Sie kamen zu
dem Schluss, dass sie ihren
Kindern bestimmte Dinge
vorenthalten mussten, damit
sie in diesem Land erfolg-
reich sein können. Ich weiß,
dass meine Eltern ihre Mut-
tersprache nicht beherrschen,
obwohl meine Großeltern das
tun. Der Grund dafür ist, dass
es einfach nicht angesehen
war, wenn ein Kind seine
Muttersprache sprechen kon-
nte. Der Siedlerkolonialismus
brachte auch frauenfeindliche
Ideen in unsere Gemein-
schaften, indem er behaup-
tete, unsere Männer seien
nicht gut genug, weil sie Frau-
en bestimmte Dinge tun lie-
ßen. Ich glaube, dass sich
unsere Männer dadurch im
Laufe der Zeit sehr minder-
wertig fühlten. Das führte
dann zu einem großen Pro-
blem von häuslicher Gewalt
und Frauenfeindlichkeit in
unseren Gemeinschaften.

Obwohl diese Dinge für uns
nicht traditionell sind, sind
sie heute zu einem kulturel-
len Problem geworden. 
Auch wenn die Internate und
andere repressive Systeme in
dieser Form nicht mehr exis-
tieren, sind ihre Schatten
noch immer vorhanden. Bis
heute trennt das öffentliche
Schulsystem Indigene Kinder
bewusst von ihren Commu-
nitys. Und die Grundlage da-
für wurde geschaffen, indem
zuerst die Ältesten beeinflusst
wurden.

Sind Indigene Geschichten
Teil der schulischen Lehr-
pläne?

Nein, ehrlich gesagt über-
haupt nicht. Die wenigen
Indigenen Gemeinschaften,
über die ich in der Schule
gelernt habe, wurden so dar-
gestellt, als hätten sie nach
einer bestimmten Zeit nie
mehr existiert. Ab dem Zeit-
punkt der Pilger*innen wird
ihre Geschichte aus allen Ge-

© Aviut Rojas

20



sprächen, die wir in der Schu-
le führten, ausgelöscht. Ich
kannte Geschichten, die in
meiner Familie weitergege-
ben wurden. Und keine davon
ähnelte dem, was ich in der
Schule gelesen hatte. Wenn
wir über afroamerikanische
Gemeinschaften sprechen,
beginnen viele ihrer Ge-
schichten mit der Sklaverei.
Wir lernen etwas über die
Jim-Crow-Gesetze, die Zeit
der Segregation, und damit
ist es dann auch schon vorbei.
Alles, was Indigene, Schwarze
oder migrantische Gemein-
schaften über sich selbst ler- 

vor. Welche zusätzlichen
Herausforderungen bringt
das für marginalisierte und
insbesondere Indigene Ge-
meinschaften mit sich?

Ich glaube, dass wir dadurch
erneut ausradiert werden.
Trump verbietet bestimmte
Begriffe in Schulen, zum Bei-
spiel dürfen wir nicht über
bestimmte Kriegsverbrechen
sprechen, die die USA began-
gen haben. Aber viele Kinder
oder ihre Eltern waren von
der Intervention der USA in
ihrem Land betroffen, das ist
Teil ihrer Geschichte. Es hat
sie geprägt, aber wir dürfen
nicht darüber sprechen. Das
Bildungssystem hat nie Platz
für nicht-weiße Kinder gebo-
ten, und Trump verschlim-
mert all das noch.
Ich liebe es, Kinder zu
unterrichten, aber manchmal
bringt mich das Bildungs-
system dazu, diesen Beruf
aufgeben zu wollen, weil ich
gegen meine eigenen mora-
lischen Grundsätze  verstoße,
wenn ich mich nicht so um
ein Kind kümmern darf, wie
ich es gerne würde. Und oft
hat das mit Identitätspolitik
zu tun, mit dem kulturellen
Hintergrund des Kindes, mit
allgemeinen politischen The-
men, über die in diesem Land
nicht gesprochen werden
darf. Wir dürfen über be-
stimmte Dinge nicht spre-
chen, manche Bücher sind
verboten ... als ein Land, das
sich so frei nennt ... 

Was ist erforderlich, damit
alle Kinder Zugang zu ihrer
Geschichte haben und die
Perspektiven marginalisier-
ter Gemeinschaften Gehör
finden? Welche Methoden

© Aviut Rojas

nen, dreht sich also im
Grunde genommen um ihre
Unterdrückung und ihren
Kampf. Das ist zwar ein wich-
tiger Teil, aber es gibt auch
viele positive Aspekte in ihrer
Geschichte. Dinge, auf die die
Menschen stolz sein sollten.
Menschen sind mehr als nur
das, was ihnen ein Gefühl der
Unterlegenheit vermittelt.
Das, was sie ermächtigt, sollte
genauso thematisiert werden.

Der aktuelle Präsident der
USA, Donald Trump, nimmt
erhebliche Kürzungen im
Sozial- und Bildungsbereich

21



Lesen Sie Aviut Rojas’ online Artikel
bei Cultural Survival:

“Indigenous Educators 
Are the Firekeepers” 
(eng)

würden Sie bei der US-ame-
rikanischen Bildung in den
Vordergrund stellen?

Ich denke, eines der besten
Dinge, die man tun kann, ist, mit
den Eltern zusammenzuarbeiten

und ihnen die Ressourcen zur
Verfügung zu stellen, die sie

brauchen. Ihnen zum Beispiel
Bücher zu geben, die Kinder auf
Reisen um die ganze Welt mit-

nehmen und ihnen verschiedene
Menschen, verschiedene

Kulturen und verschiedene
Dinge nahebringen. 

Die ersten Erzieher*innen im
Leben eines Kindes sind seine
Eltern. In den ersten fünf
Lebensjahren eines Kindes
werden 90% des Gehirns ge-
bildet. Wenn Eltern aufgrund
der Gesellschaft und des
Systems, in dem sie leben,
nicht in bester Verfassung
sind, können sie ihre Eltern-
rolle nicht gut ausführen. Bil-
dung und Erziehung gehen
Hand in Hand.

Für mich ist es natürlich
besonders wichtig, in die Natur
zu gehen. Wenn ein Kind lernt,

seine Umgebung und sein
Umfeld zu schätzen und zu

lieben, wird es etwas für ihren
Schutz tun wollen. Auf diese

Weise geben Kinder auch sich
selbst etwas zurück. 

Aber ich habe das Gefühl,
dass es nicht genug BIPoC-
Pädagog*innen im Bereich
von Bildung, Natur und Er-
ziehung gibt. Es fällt uns
schwer, uns Gehör zu ver-
schaffen, vielleicht auch, weil
sich unsere kulturellen Priori-
täten stark von den Westli-
chen kulturellen Prioritäten
unterscheiden. Das öffentli-
che Schulsystem beinhaltet

nicht wirklich Natur-Erfah-
rungen, sondern führt eher
zu einer Mentalität von „Was
kann ich tun, um Profit zu
machen?“ oder „Wie kann ich
von diesem Bereich profitie-
ren?“.
Indigene Wissensbestände
müssen Teil der Lehrpläne an
Schulen sein. Wir sprechen
über Vielfalt und Integration,
aber die Implementierung
dessen stößt an Grenzen,
wenn sie für eine bestimmte
Gruppe oder eine bestimmte
Vorstellung davon, wie man
ein Kind richtig unterrichtet,
nicht passt. Wir können also
nur begrenzt etwas tun. Zum
Beispiel dürfen wir im Un-
terricht Bücher über Indigene
Gruppen lesen, was wunder-
bar ist. Aber wie geht es
danach weiter? Wenn man ein
Buch über das Pflanzen von
Blumen in die Hand nimmt,
warum pflanzt man dann
nicht gemeinsam mit den
Kindern Blumen oder Bäu-
me? Es scheint, als wollten die
Menschen nicht tiefer da-
rüber nachdenken, wie alles
miteinander zusammen-
hängt, auch außerhalb der
Gesellschaft, in der wir leben.

© Aviut Rojas

Meiner Meinung nach sollten
mehr Indigene Lehrer*innen

eingestellt werden und Indigene
Wissenssysteme die Grundlage

für die Gestaltung des
Unterrichts bilden.

Das Interview führte 
Hannah Page.

22



Indigene Bildung und kollektiver
Widerstand für den Waldschutz

Mirian D. Sánchez Sanancino (Shipibo-Konibo) ist Lehrerin und Aktivistin in der
Region Ucayali im Osten Perus. Aus der Indigenen Gemeinschaft Puerto Nuevo
kommend, schloss sie ihr Studium im zweisprachigen Grundschullehramt an der
Universidad Nacional Intercultural de la Amazonía ab. Seither sensibilisiert Sánchez
Sanancino in ländlichen Schulen Kinder und Jugendliche für den Schutz des Amazo-
nas, den sie als Schlüssel für die Zukunft ihrer Gemeinschaft sieht. Mit der Organiza-
ción Regional de Aidesep Ucayali (ORAU) bildet sie zudem Indigene Gemeinschaften
im Waldschutz aus und schult sie im Umgang mit technologischen Hilfsmitteln wie
der „Mochila Forestal“ („Waldrucksack“) – einer mobilen Ausrüstung mit GPS, Droh-
nen, Karten und Tablets zur Erfassung von Waldveränderungen. Diese Verknüpfung
Indigener Erfahrungswerte mit modernen Technologien, die Umwelt und Lebens-
grundlagen schützen, setzt ORAO durch partizipative, interkulturelle und inklusive
Ausbildung um, die besonders die Rolle von Frauen stärken.

Mirian D. 
Sánchez Sanancino

Wie beschreiben Sie das
Verhältnis Indigener Gesell-
schaften in Peru und spe-
zifisch der Shipibo-Konibo
zur Natur?

Für uns ist Nachhaltigkeit kein
Satz aus dem Lehrbuch, es ist

unsere Art des Lebens. Wir
nutzen den Baum, um Früchte
und medizinische Pflanzen zu
ernten oder Holz zu erhalten.
Dies geschieht jedoch nur so

weit, wie es benötigt wird und
mit dem Ausführen von

Ritualen, die dem Boden unsere
Dankbarkeit ausdrücken. 

Zum Beispiel fällen wir einen
Baum, den wir dann ersetzen.
Wir fischen auch, aber wir
geben den Flüssen Zeit, sich
davon zu erholen. Dahinge-
gen is es inakzeptabel, wenn

Firmen mit ihren Maschinen
und ökonomischen Ressour-
cen in nur wenigen Tagen
alles zerstören. Oder dass die
Regierungen Genehmigung-
en zur Abholzung erteilen,
ohne dies mit uns abzuspre-
chen. Der Wald wird von
ausländischen Konzernen be-
droht, die immer wieder in
ihn eindringen und ihn
abholzen. Das ist eine exis-
tenzielle Gefahr für Indi-
gene, denn der Wald ist
unsere Lebensgrundlage. Um
den illegalen Raubbau zu
verhindern, arbeiten wir in
unseren Gemeinden mit
Überwachungskomitees. Sie
überwachen unsere Gebiete
mit Hilfe von Technologien
wie GPS, Drohnen und einer
Handy-App. Die App zeigt in

Echtzeit, wo und in welchem
Ausmaß abgeholzt wird. Un-
sere Komitees werden von
ORAU im Umgang mit den
Technologien geschult. Die
Gemeinden können jetzt
schneller reagieren und ihr
Land besser schützen.

Ihre Umgebung ist derzeit
also durch Rohstoffabbau
und Abholzung bedroht. Wie
wirken sich diese Interven-
tionen auf Ihre Communitys
aus?

Durch die Abholzung der
Wälder hat die Umweltver-
schmutzung stark zugenom-
men. Die Firmen handeln
ohne Respekt, kontaminieren
unsere Flüsse und beuten un-
sere Territorien aus.

© Mirian D. Sánchez Sanancino

23



Auch Indigene Familien fäl-
len Bäume, jedoch aus einer
extremen Notlage heraus. Sie
müssen ihr Überleben sich-
ern, weil sie nicht mehr an
andere Ressourcen wie Fisch
gelangen können. Wir verur-
teilen diese Indigenen nicht
dafür, weil sie nicht das fun-
damentale Problem sind. Das
fundamentale Problem sind
die Armut und der Mangel an
Alternativen. Unser Zugang
zu natürlichen Ressourcen
schrumpft. 

Der wirkliche Kampf geht also
gegen ein System, welches uns

unserer Ressourcen beraubt und
uns keine weiteren Optionen

gibt.

Dabei geht es auch um
wirtschaftliche Perspektiven:
Viele junge Menschen arbei-
ten im Kakaoanbau, weil es
kaum alternative Einkom-
mensmöglichkeiten gibt... ei-
ne Situation, die von der Re-
gierung geduldet und sogar
gefördert wird. Wir benötigen
Unterstützung, um ein wür-
devolles Leben zu führen,
ohne das zu zerstören, was
uns am Leben erhält.
Schon als Kind habe ich oft
beobachtet, wie unsere Eltern
ausgenutzt wurden. Sie wuss-
ten nicht, wie man verhandelt
oder Geschäfte macht – wie
viel Land ihnen wohl ge-
stohlen wurde! Unsere Ge-
meinden müssen unbedingt
verstehen, welchen Wert ihr
Holz hat und wie sie es
nachhaltig nutzen können,
wie viele Bäume man fällen
darf und wann es zu viel wird.
Heute gibt es zwar Schutz-
maßnahmen, aber sie reichen
nicht aus. Es braucht mehr
Aufklärung.

Infokasten:

Sie nutzen Drohnen, um den
Wald zu kontrollieren und
zu beobachten, wer in Ihr
Ökosystem eingreift. Seit
wann nutzen Sie die Droh-
nen und welche Wirkung
haben sie?

Seit etwa drei Jahren. Die
Drohnen sind wichtig, weil
wir oft nicht wissen, mit wel-
chen Konzernen oder Inter-
ventionen wir es zu tun ha-
ben. Doch es reicht noch
nicht. Wir brauchen mehr
Schulungen, mehr Drohnen,
mehr Teams, die mit ihnen
arbeiten. Und wir können uns
ihnen ja auch nicht einfach in
den Weg stellen und sagen:
„Geh‘ nicht auf unser Land,
das gehört uns!“ Viele unserer
Anführer*innen wurden be-
reits ermordet – auch, weil
ihnen diese Technologie fehl-
te. Drohnen helfen, die Lage
vorher einzuschätzen, bevor
man sich selbst einer mög-
lichen Gefahr aussetzt. Viel-
leicht nicht hundertprozentig,
aber die Drohnen haben eine
Grenze gesetzt. Die Men-
schen wissen inzwischen, dass
sie bei der Abholzung der
Wälder und dem Einsetzen
von Gewalt nicht übertreiben
dürfen. Ein Problem ist aller-

dings, dass wir eine Drohne
immer erst in der Stadt bean-
tragen und dann ausleihen
müssen. Dazu gehören For-
mularanträge und manchmal
auch ein Techniker, den wir
selbst bezahlen. Das kann bis
zu  einer Woche dauern –
Zeit, in der viel passieren
kann. Es wäre viel effizienter,
wenn jedes Komitee eigene
Drohnen hätte. Deshalb setzt
sich unsere Organisation da-
für ein, die Gemeinschaften
aufzuklären, wann und unter
welchen Bedingungen eine
Nutzung vertretbar ist. In
einigen Gemeinden, in denen
Schulungen stattgefunden ha-
ben, hat sich bereits etwas
verändert. Die Menschen set-
zen sich aktiv für den Schutz
ihres Landes ein und beste-
hen auf ihrem Recht, es zu
verteidigen. Die Menschen
sind wachsamer geworden.
Sie wissen, was es bedeutet,
wenn ein Holzunternehmer
kommt und achten darauf,
dass ihre Gemeinde nicht
geschädigt wird.

Welchen Herausforderun-
gen sind Frauen in Ihrer
Community ausgesetzt und
wie fließen deren Bedürf-
nisse in Ihre Arbeit ein?

© Mirian D. Sánchez Sanancino

24



In unserer Gemeinschaft wis-
sen die meisten nicht, welche
Möglichkeiten sie wirklich
haben. Die Frauen heiraten
sehr jung, bekommen früh
Kinder – und nicht selten
folgen emotionale oder kör-
perliche Gewalt. Doch wir
von ORAU bleiben, wir halten
durch. Ich habe meine Ge-
meinschaft für das Studium
verlassen, ich kehre aber im-
mer wieder zu ihr zurück. Um
zu zeigen, dass es auch anders
geht. 
Früher haben sich haupt-
sächlich unsere Männer für
den Schutz des Waldes en-
gagiert, aber inzwischen be-
ziehen wir gezielt auch Frau-
en mit ein. Frauen haben
dieselben Fähigkeiten, nur
eben nicht dieselben Chan-
cen. Es fehlt an Gleichbe-
rechtigung. Viele Frauen hal-
ten sich mit ihrem Enga-
gement zurück. Aber wenn sie
mich auf Fortbildungen
sehen und in ihrer Sprache
sprechen hören, fühlen sie
sich ermutigt, sich aktiv ein-
zubringen. Das schafft Ver-
trauen. Man muss kein In-
genieur sein, um Drohnen
und Apps zu bedienen –
jede*r kann es lernen. Doch
oft gibt es niemanden, der
oder die es ihnen zeigt – also
tut ORAU es. In meinem
Bezirk bin ich diejenige, die
ausbildet – dabei sprechen
wir auch über Themen wie
Gewalt, Führung und all diese
Schwerpunkte.

Werden Sie in irgendeiner
Form vom peruanischen
Staat in Ihrem Engagement
unterstützt?

Kaum. Die peruanische Re-
gierung schützt unsere Ge-
biete nicht, sondern öffnet sie
im Gegenteil den ausländi-
schen Unternehmen. Sie
macht Geschäfte mit Firmen
– während unsere Rechte auf
der Strecke bleiben. An wen
soll ich mich also wenden?
Der Staat müsste den jungen
Menschen Perspektiven
schaffen, damit sie sich eine
eigene Existenz innerhalb
ihrer Gemeinden aufbauen
können. Ohne Perspektiven
bleibt vielen nur der Weg in
die Kakaoproduktion, wofür
ebenfalls Wälder abgeholzt
werden. So wächst das Pro-
blem immer weiter. 

Welche Art von Unter-
stützung wünschen Sie sich
von den Behörden, Ihrer
Gemeinde und externen
Mitwirkenden?

Der Staat muss hier ansetzen
und die Menschen vor Ort

unterstützen – auch bei der
Überwachung des Landes. Wer
sein Gebiet schützt, sollte dafür

entlohnt werden.

Von Luft alleine kann nie-
mand leben, auch ich als
Ausbilderin nicht. Der Staat
müsste mehr tun, damit wir
unsere Arbeit fortsetzen kön-
nen. Uns fehlt es an vielen
Dingen, wie Gerechtigkeit.
Die Autoritäten bitte ich, die
Gesetze einzuhalten, die un-
sere Territorien beschützen
und diejenigen zu bestrafen,
die in diese eindringen. Kein
Unternehmer darf einfach
tun, was er will – wir verdie-
nen Respekt. Wenn er sich
alles nimmt, was dort wächst,
wovon sollen wir dann leben?

Die Indigenen Gemeinschaf-
ten müssen hingegen stärker
zusammenhalten, um gegen
die ausländischen Unterneh-
men bestehen zu können.
Noch schwächen uns Angst
und Spaltung allzu sehr. Jede
Community braucht gut
ausgebildete Anführer*innen,
die sich gegen die Ausbeu-
tung zur Wehr setzen können.
Wir benötigen Instrumente,
um die Waldrodung zu über-
wachen. Es braucht auch Sti-
pendien für unsere jungen
Menschen. Sie können Forst-
wissenschaft studieren, nach
ihrem Studium in unsere Ge-
meinden zurückkehren und
helfen, den Wald zu schützen.
Von externen Mitwirkenden
benötigen wir nicht nur
Spenden, sondern eine rich-
tige Allianz, die unsere Stim-
me erhöht, ohne für uns zu
entscheiden. 

Wir wissen seit Jahrhunderten,
wie man auf die Natur hört. Die

internationalen Regierungen
können von uns lernen. Etwa,

indem sie verstehen, dass
„grüne“ Projekte wirkungslos

sind, wenn sie nicht mit uns
Indigenen sprechen.

Umweltaktivist*innen fokus-
sieren sich manchmal nur auf
die Rettung von Bäumen.
Dabei ist die Rettung der
Leute, die diese Bäume pfle-
gen, ebenfalls ein wichtiger
Aspekt, den sie vergessen.
Unsere Strategie ist simpel:
Bewahren des Territoriums
bedeutet das Bewahren von
Leben generell. Wir laden da-
zu ein, mit uns zu arbeiten
und uns zuzuhören.

25



Was ist Ihr abschließendes
Plädoyer mit Blick auf den
Zustand Ihrer und unser
aller Umwelt?

Es muss eine Lösung gefun-
den werden, auch wenn die
Waldrodung nicht vollständig
gestoppt werden kann. Die
Menschen vor Ort beginnen,
das zu verstehen, denn wenn
ich meinen eigenen Wald
zerstöre, meine Lebens-
grundlage, wovon soll ich
dann leben? Man darf sich ja
etwas nehmen, aber eben
nicht zu viel. 

Es heißt immer: „Wir müssen die
Umwelt schützen,“ aber warum

eigentlich? Nicht nur für uns
selbst, sondern auch für unsere

Kinder, unsere Enkel, für die
kommenden Generationen!

Balance ist hierbei die Kondition
für jegliche Nutzung, damit

unsere Großeltern und Großen-
kel weiterhin hier leben können.

Wenn wir uns nicht anpassen,
was bleibt dann für sie?

Das Interview führte
Paolo Tullio.

Unterstützen Sie ORAU:

E-Mail: 
comunicaciones@orau.org.pe

Soziale Medien: 
orau_oficial

Website: 
orau.org.pe 

© Mirian D. Sánchez Sanancino

26



Stärkung marginalisierter
Geflüchteter in Jordanien

Mubarak “Ricky” Adam ist Pädagoge, Community Organizer, Forscher und Aktivist für
die Rechte von Menschen mit Fluchterfahrung in Jordanien. Er wurde in der Region
Darfur in Sudan geboren und wuchs dort auf. Nach seinem Bachelorabschluss in
Betriebswirtschaft an der Al-Neelain-Universität in Khartum absolvierte Adam 2019
das Programm “Leadership, Organizing, and Action: Leading Change” der Harvard
University. Seit 2013 lebt er in Amman, Jordanien. Obwohl rechtliche und gesellschaft-
liche Einschränkungen ihn daran hinderten, im Bereich der Betriebswirtschaft zu
arbeiten, fand Adam in der Gemeinschafts- und Sozialarbeit neue Perspektiven für
persönliches Wachstum und gesellschaftliches Engagement. In den vergangenen sie-
ben Jahren hat er gemeinsam mit Freiwilligen und Basisorganisationen, wie dem
Collateral Repair Project (CRP), Bildungsangebote für Geflüchtete aufgebaut und mit
Forschenden zusammengearbeitet, um die Stimmen marginalisierter Gemeinschaften
zu stärken. Adam ist überzeugt von der transformativen Kraft von Bildung, um Men-
schen mit Fluchterfahrung zu empowern und ihre Teilhabe zu fördern.

Mubarak Adam

Könnten Sie sich kurz vor-
stellen?

Mein Name ist Mubarak und
ich komme aus dem Sudan.
Vor mehr als einem Jahrzehnt
war ich gezwungen, meine
Heimat zu verlassen und ein
neues Leben in Jordanien zu
beginnen. Wie für viele Ge-
flüchtete waren auch meine
ersten Tage hier von Unsich-
erheit geprägt – alles war mir
fremd, von der Sprache bis
zur Kultur. Und das Gefühl,
anders zu sein, machte die
Integration sehr schwierig.
Mit der Zeit begann ich mich
jedoch anzupassen, knüpfte
Kontakte zu Menschen, arbei-
tete mit NGOs und Forscher-
*innen zusammen und entwi-

ckelte allmählich ein Gefühl
der Gemeinschaft und Sinn-
haftigkeit. Obwohl ich einen
beruflichen Hintergrund in
der Ökonomie habe, nahm
ich später an einem Harvard-
Programm mit dem Titel
„Leading Change“ teil. Diese
Erfahrung stärkte meine Fä-
higkeiten in den Bereichen
Gemeinschaftsorganisation
und Leadership und ermög-
lichte es mir, von Geflüchte-
ten geleitete Initiativen hier
in Jordanien effektiver zu un-
terstützen. 
2015 arbeitete ich mit zwei
Forscher*innen, Dina und
Aaron, zusammen, die sich
mit der Situation nicht-syri-
scher Geflüchteter, also aus
Sudan, Somalia und Jemen,

in Jordanien befassten, die zu
dieser Zeit von Internatio-
nalen Organisationen weitge-
hend übersehen wurden. Dies
führte zur Gründung von
SAWIYAN, einer Basisorgani-
sation, die sich für afrikani-
sche Geflüchtete einsetzt,
sichere Räume schafft und
den interkulturellen Dialog in
Jordanien fördert. Parallel da-
zu startete ich ein Englisch-
programm, das weit über das
reine Sprachenlernen hinaus-
geht. Wir setzen uns auch für
Gemeinschaftsbildung, Anti-
rassismusarbeit und Frie-
densförderung ein. Seitdem
habe ich auch mit dem
Collateral Repair Project
(CRP) und dem Jesuit Refugee
Service ( JRS) zusammengear-

© Mubarak Adam

27



beitet, wobei mein Schwer-
punkt stets auf der Stärkung
der Widerstandsfähigkeit von
Gemeinschaften liegt. 

Wie beziehen Sie sudanesi-
sche und somalische Ge-
flüchtete ein, die noch kei-
nen Zugang zu verfügbaren
Dienstleistungen haben?

Wir arbeiten über Netzwerke
und Initiativen wie das En-
glish Program for Inspiring
Community (EPIC), das Ge-
flüchtete verschiedener Na-
tionalitäten miteinander ver-
bindet. In Jordanien ist die
sudanesische Gemeinschaft
mit etwa 7.000 Menschen
relativ groß, während die
somalische Gemeinschaft mit
weniger als 1.000 Menschen
viel kleiner ist. Sudanes*in-
nen finden es aufgrund ihres
meist arabisch-islamischen
Hintergrunds oft etwas leich-
ter, sich an die lokale Kultur
anzupassen, während Soma-
lier*innen aufgrund erhebli-
cher Sprachbarrieren eher in
ihren eigenen Gemeinschaf-
ten bleiben. Trotz dieser
Unterschiede erleben beide
Gruppen Ausgrenzung und
Diskriminierung.

Mein Ansatz waren schon immer
Bildungs- und Gemeinschafts-
programme. So bringt unser
Englischprogramm Menschen

aus neun verschiedenen
Nationen zusammen. Dieser

gemeinsame Raum trägt dazu
bei, Stereotype abzubauen und

sozialen Zusammenhalt zu
schaffen. 

Was ist die größte Heraus-
forderung für Personen mit
Fluchterfahrung in Jorda-
nien?

Infokasten:

Ihre größte Herausforderung
ist die Ungewissheit ihres
rechtlichen Status und ihrer
Mobilität. Viele warten jahre-
lang auf Asylanträge, Umsied-
lung oder andere rechtliche
Möglichkeiten. Insbesondere
nicht registrierte Geflüchtete,
denen die Abschiebung droht,
sind während dieser Zeit
besonders gefährdet. Sie
leben unter prekären Bedin-
gungen und ihnen wird oft
der Zugang zu grundlegen-
den Dienstleistungen, Hilfe
und Rechtsschutz verwehrt,
sodass sie Gefahr laufen, im
Land als „illegal” zu gelten.
Zusätzlich zu diesen recht-
lichen und materiellen Her-
ausforderungen sind afrika-
nische Geflüchtete, insbeson-
dere Sudanes*innen, oft mit
tief verwurzeltem Rassismus
konfrontiert, wobei sie als un-
gebildet und unfähig stereo-
typisiert werden. Diese Dis-
kriminierung schürt die
Wahrnehmung, dass sie nur
hier sind, um öffentliche
Dienstleistungen wie Gesund-
heitsversorgung und Bildung
in Anspruch zu nehmen, an-
statt als potenzielle Leistungs-

träger für die Gemeinschaft
angesehen zu werden.

Wie wirken Ihre Programme
diesem Rassismus entgegen?

Rassismus hat tiefgreifende
soziale und psychologische
Auswirkungen auf Geflüch-
tete. Wir bekämpfen ihn, in-
dem wir kulturelles Bewusst-
sein und Empowerment för-
dern.

Bei SAWIYAN haben wir
beispielsweise einen Lehrplan

zum Thema Antirassismus
entwickelt, der von kritischer

Pädagogik inspiriert ist. Er
ermöglicht es, Diskriminierung

und schädliche Narrative zu
hinterfragen und Werkzeuge zu
entwickeln, um Vorurteilen ent-

gegenzuwirken. Wir nutzen
auch kreative Mittel. Die
SAWIYAN Band, die von

sudanesischen Jugendlichen
gegründet wurde, bringt dem
lokalen Publikum durch Musik
die sudanesische Kultur näher.
Sportaktivitäten, Dialogrunden
und Bildungsprogramme für die
Gemeinschaft tragen ebenfalls

dazu bei, Brücken zu bauen.

© ARDD Photography

28



Welche Auswirkungen ha-
ben die Kürzungen inter-
nationaler Finanzierungen,
wie bspw. USAID, auf Ihre
Programme und das tägliche
Leben in Ihrer Community?

Der plötzliche Entzug der US-
amerikanischen Finanzierung
hatte verheerende Folgen.
Viele Organisationen, auf die
Geflüchtete für grundlegende
Dienstleistungen angewiesen
waren, mussten entweder
schließen oder ihre Program-
me drastisch einschränken.
Für afrikanische Geflüchtete,
die ohnehin schon weniger
Möglichkeiten hatten, bedeu-
tet dies eine doppelte Belas-
tung. Familien haben nun
Schwierigkeiten, die Grund-
bedürfnisse zu decken, und
nicht registrierte Geflüchtete,
die seit 2019 aus wichtigen
Systemen der Vereinten Na-
tionen ausgeschlossen sind,
sind am stärksten betroffen.

Geflüchtete in Jordanien er-
halten keine Arbeitserlaub-
nis. Wie verdienen sie ihren
Lebensunterhalt?

Viele Geflüchtete arbeiten
informell. Bei CRP werden
Geflüchtete als „Freiwillige”
bezeichnet, erhalten jedoch
eine Aufwandsentschädigung.
Einige werden Ausbildende,
Köch*innen oder Handwer-
ker*innen. Das hilft den Fa-
milien zu überleben, birgt je-
doch auch Risiken. Geflüch-
tete ohne Arbeitserlaubnis
können festgenommen oder
abgeschoben werden, wenn
sie bei der Arbeit erwischt
werden. Die vom CRP ange-
botenen Programme zur
Sicherung des Lebensunter-
halts vermitteln den Geflüch-
teten praktische Fähigkeiten.
Einige Teilnehmende werden
als Ausbildende ausgewählt,
andere starten kleine Initia-
tiven und wieder andere ar-

Gleichzeitig hat die allgemei-
ne Kürzung der internatio-
nalen Finanzmittel die Krise
verschärft. Geflüchtete sehen
sich mit steigenden medizini-
schen Kosten, eingeschränk-
tem Zugang zu Bildung und
zunehmender Ernährungs-
unsicherheit konfrontiert.
Diese Kürzungen zwangen
uns, einfallsreich zu sein. 

Wir begannen, alternative
Räume zum Überleben zu
schaffen, wie Recycling-

Workshops, Kochkurse und
Initiativen zur Stärkung von
Frauen. Diese Programme

vermitteln Fähigkeiten, kleine
Einkommen und ein Gefühl der

Würde, aber sie können das
Ausmaß der Unterstützung, die
USAID und andere Geber*innen
einst leisteten, nicht ersetzen. 

Ohne nachhaltige Finanzierung
und starke internationale

Solidarität bleibt die Situation
äußerst schwierig.

© Moises Saman

29



beiten mit lokalen Unterneh-
men zusammen. Vor allem
Frauen profitieren von diesen
Programmen, da sie ihnen
die Möglichkeit bieten, finan-
ziell zum Unterhalt ihrer Fa-
milien beizutragen. Es ist kei-
ne dauerhafte Lösung, aber es
hilft den Menschen, in einem
sehr restriktiven System zu
überleben. 

Wie können NGOs und die
internationale Gemeinschaft
afrikanische Geflüchtete in
Jordanien besser unterstüt-
zen?

Erstens müssen Geflüchtete
die Möglichkeit erhalten, sich
selbst zu vertreten. Allzu oft
sprechen NGOs für uns,
anstatt uns eine Plattform zu
bieten, auf der wir unsere
eigenen Geschichten erzählen
können. Von Geflüchteten ge-
führte Organisationen sollten
anerkannt, finanziert und in
Entscheidungsprozesse auf
lokaler, nationaler und globa-
ler Ebene einbezogen werden.
Zweitens müssen internatio-
nale Förderungen und poli-
tische Entscheidungsträger-
*innen über zahlenorientierte
Finanzierungsmodelle hi-
nausgehen, die großen Ge-
flüchteten-Gruppen Vorrang
einräumen und kleinere Ge-
meinschaften benachteiligen.
Alle verdienen den gleichen

Unterstützen Sie: 

SAWIYAN: 

ten. Wie viele Geflüchtete in
Jordanien betrachte ich dieses
Land eher als Transitraum,
nicht als dauerhaftes Zuhau-
se.

 Für meine Gemeinschaft
wünsche ich mir Stabilität und

nachhaltige Unterstützung. Von
Geflüchteten geführte Orga-

nisationen wie unsere brauchen
eine kontinuierliche Finanzie-

rung und Anerkennung, um ihre
Arbeit fortsetzen zu können. 

Und ich wünsche mir einen
Mentalitätswandel – dass

Geflüchtete nicht als Belastung
angesehen werden, sondern als

Menschen mit Wissen, Wider-
standsfähigkeit und dem Poten-

zial, einen Beitrag zu leisten.

Das Interview führte
Taofeek Lawal.

© SAWIYAN

collateralrepairproject.org

Schutz und Zugang zu
Dienstleistungen, unabhängig
von ihrer Herkunft. Schließ-
lich müssen Geflüchtete in
die Lage versetzt werden,
selbst ihre Probleme und
Lösungen zu artikulieren, da-
mit sichergestellt ist, dass po-
litische Maßnahmen nicht
von außen auferlegt, sondern
von den Betroffenen mitge-
staltet werden.

Was hoffen Sie für Ihre Zu-
kunft und die Ihrer Gemein-
schaft?

Persönlich hoffe ich auf die
Möglichkeit, mich an einem
Ort niederzulassen, an dem
ich meine Rechte uneinge-
schränkt ausüben und meine
Fähigkeiten einsetzen kann.
Ich möchte einen sinnvollen
Beitrag zur Gesellschaft leis-

jrs.net

Collateral Repair Project: Jesuit Refugee Service:

sawiyan.org

30



Vor welchen Herausforder-
ungen stehen die Maasai im
heutigen Tansania?

Oleshangay:
In einigen Gebieten kommt
es zum Einsatz der Armee
und zu tatsächlicher Gewalt,
wobei Menschen verletzt und
erschossen werden und Vieh
beschlagnahmt wird. Mehr-
mals kam es zu gewalttätigen
Ausschreitungen, über die je-
doch in den Medien nicht
berichtet wurde. Ich habe mit
Leuten gesprochen, die sag-
ten, dass einige der Ältesten
der Maasai mit Waffen be-
droht wurden, weil sie sich
gegen ihre Vertreibung wehr-
ten. In anderen Gebieten zielt
die Regierung auf die grund-
legende Existenz der Men-
schen ab, auf das Gesund-
heitswesen und die Bildung,
sodass man sich fragt: Kann

ich wirklich weiter hier leben
oder sollte ich wegziehen?
In der Serengeti werden
zudem Viehsteuern erhoben.
Für jede Kuh, die das Gebiet
betritt, muss man 45 US-Doll-
ar bezahlen. Die Maasai besit-
zen manchmal 150 bis 200
Kühe. Aber sie und andere
Indigene Gruppen sind nicht
immer Teil des gängigen
Wirtschaftssystems. Es gibt
auch Jägergemeinschaften
wie die Hadzabe, die vollstän-
dig von der Natur abhängig
leben. Wenn sie heute jagen,
werden sie verhaftet und be-
schuldigt, „illegal" gejagt zu
haben. Nur weil sie kein Geld
hatten, um die Regierung für
Papiere zu bezahlen, die ihre
Jagd rechtfertigen. Wenn je-
doch ein anderer Jäger aus
dem “Nahen Osten” kommt
und der Regierung viel Geld
zahlt, wird er von allen als

Stakeholder gefeiert, der un-
ser Land schützt. Eine Person
wird also kriminalisiert, wird
vor Gericht gestellt und muss
für immer ins Gefängnis, weil
sie arm ist. Eine andere Per-
son feiern wir dafür, dass sie
reich ist, und geben ihr das
Mandat, sich um die gesamte
Natur zu kümmern, indem
sie Tiere tötet.
In 2022 wurden viele Maasai
aus Loliondo vertrieben. Das
Land wurde einer Königsfa-
milie aus Dubai anvertraut,
die mit Gewehren kam, um
die Tiere zu jagen. Das Argu-
ment der Regierung ist eine
sehr verrückte Idee: Sie sag-
ten, dass Tansania dank der
Jäger die größte Anzahl an
Löwen habe. Sie wollen mir
sagen, je mehr gejagt wird,
desto mehr Löwen gibt es? ...
Dieser Naturschutz basiert
auf einer Lüge. 

Widerstand der Maasai gegen
Vertreibung und Unterdrückung

Joseph Moses Oleshangay ist Anwalt für Menschenrechte aus Ngorongoro und
Aktivist für die Verteidigung der Rechte der Maasai. Nkasiogi Lekakeny und Naipanoi
Ntutu (Namen geändert) sind Vertreterinnen und Aktivistinnen der Maasai Commu-
nitys in Loliondo und Ngorongoro, die von gewaltsamen Vertreibungen und anderen
Unterdrückungen durch die tansanische Regierung betroffen sind. Als Mitglieder der
Maasai International Solidarity Alliance (MISA) organisieren Oleshangay, Lekakeny
und Ntutu regionale und internationale Advocacy-Maßnahmen. In Ihrem Kampf ge-
gen ein koloniales System der Landnutzung und -erhaltung, fordern sie Gerechtigkeit
für die betroffenen Communitys sowie die Gewährleistung der Landrechte und des
Überlebens der Maasai.

Joseph Moses Oleshangay,
Nkasiogi Lekakeny &
Naipanoi Ntutu

© Joseph Moses Oleshangay

31



Wie bekämpfen Sie diese
unterdrückerischen
Systeme?

Oleshangay:
Es gibt zwei Möglichkeiten:
entweder wegzulaufen, wie
alle Geflüchteten dieser Welt,
oder Nein zu sagen. Wir
versuchen, uns vor Gericht
gegen die Situation zu weh-
ren. Wenn sie beispielsweise
Sozialleistungen streichen, ist
unsere Forderung vor Ge-
richt, dass wir, wie alle Men-
schen, Zugang zu diesen Leis-
tungen haben sollten. Es ist
jedoch sehr schwierig, die
Unterdrückung mit rechtli-
chen Mitteln anzufechten, da
wir Maasai ein anderes Sys-
tem des Landbesitzes haben.
Das Rechtssystem wurde
während des Kolonialismus
und der Unabhängigkeit Tan-
sanias geschaffen. Es versteht
Eigentumsrechte anders. Wir
als Maasai besitzen Land kol-
lektiv, wir leben als Gemein-
schaft zusammen. Aber uns
wird oft untersagt, die Maasai
als Gruppe zu repräsentieren,
wenn wir nicht beweisen, dass
sie alle uns geschickt haben.

Wir versuchen also, vor Gericht
zu gehen, aber verschaffen uns

auch in der Gesellschaft 
Gehör, denn man kann diese

Ungerechtigkeit nicht im
Verborgenen bekämpfen. 

Die Regierung in Tansania
kontrolliert den größten Teil
der Berichterstattung, weil sie
die Medien kontrolliert. Und
die Medien können beides
tun: Sie können Menschen
aufklären, oder sie falsch in-
formieren und irreführen.
Um unsere Kämpfe bekannt
zu machen, versuchen wir da-

her auch internationale Me-
dien zu erreichen.

Ntutu:
Letztes Jahr haben wir zudem
Demonstrationen in Ngoro-
ngoro geplant, die sehr wir-
kungsvoll waren. Es war das
erste Mal, dass die Regierung
gekommen ist, um den Men-
schen zuzuhören. Nach den
Demonstrationen haben sie
einige Dinge versprochen
und nicht alles umgesetzt,
aber zumindest durften die
Menschen ihr Wahlrecht aus-
üben. 

Wir versuchen auch eine enge
Zusammenarbeit mit Maasai
aus Kenia aufzubauen, und

haben jetzt eine kleine
Bewegung geformt. Wir
informieren sie über die

Ereignisse in Ngorongoro oder
Loliondo und arbeiten stets
zusammen, um gemeinsam

Lösungen zu finden. 

Sie haben erwähnt, dass Na-
turschutz ein koloniales Erbe
ist. Könnten Sie uns diese
Geschichte kurz skizzieren?
Wie wurden die Maasai wäh-

rend der deutschen und bri-
tischen Kolonialisierung be-
handelt?

Oleshangay:
Der Naturschutz hat ein ganz
klares koloniales Erbe. Er
wurde eingeführt als impor-
tiertes Experiment: Einige
Leute erfanden die Idee einer
Wildnis und nannten sie terra
nullius. Sie verkündeten, es
würde auf diesem Land keine
Menschen geben und recht-
fertigten somit seine Beset-
zung. Das erste Naturschutz-
programm in Tansania wurde
von den Deutschen ins Leben
gerufen. Der heutige Ngoro-
ngoro und die Serengeti wur-
den zu Jagdgebieten für die
deutschen Kolonialherren er-
klärt. Natürlich lebten dort
die Maasai, aber einige Leute
kamen, setzten ihre Gesetze
durch und erklärten, dass das
gesamte Land nun ihrer Ko-
lonie gehöre.
Der deutsche Kolonialismus
endete nach dem Ersten
Weltkrieg und Großbritanni-
en übernahm die Macht. Sie
erklärten das gesamte Land
zum Besitz der Krone, sodass

© Aude Kabambi

32



jemand in Großbritannien,
ein König oder eine Königin,
die Kontrolle über das dama-
lige Tanganjika hatte. Es war
eine Kolonie und in diesem
Zusammenhang gibt es im-
mer kolonialen Rassismus. Es
gibt immer eine Person, die
kolonisiert, und eine Person
ohne Rechte. Weiße Men-
schen besitzen Land und der
Rest sind nur Untertan*innen
mit weniger Rechten. Groß-
britannien trennte schließlich
die beiden Gebiete, sodass
nun die Existenz der Men-
schen in Ngorongoro legali-
siert und die Menschenrechte
in der Serengeti unbeachtet
werden konnten. Natürlich
wurde alles ohne die Maasai
diskutiert. 
Heute ist der eigentliche
Kolonialismus verschwunden,
aber die Menschen haben ihr
Land verloren. Dieselben
Menschen, die kolonisierten,
sind nun entweder Tourist-
*innen oder Investor*innen

geworden. Für mich sind also
Teile des Landes, zum Bei-
spiel die Serengeti, immer
noch besetzt, vielleicht in ei-
ner anderen Form. Sie sagen
natürlich nicht, dass es sich
um Herrschaft oder Beset-
zung handelt. Sie sagen, dass
sie das Einkommen des gan-
zen Landes steigern. Das ist
die Art von Wirtschaft, die
der Kolonialismus mit sich
gebracht hat. Wir schützen
die Natur, weil damit Geld zu
verdienen ist, nicht weil es
richtig ist. Und dieses System
geht immer mit Gewalt ein-
her. Man muss bestimmte
Menschen ausschließen, in
diesem Fall die Armen, die
Viehzüchter*innen, die Afri-
kaner*innen. Die Armen
müssen weichen und mit ih-
rem Leben bezahlen, damit
andere das Land genießen
können. 

Ntutu:
Ich denke, Naturschutz ist für
uns wie Neokolonialismus,
denn selbst das Wort „Natur-
schutz” existiert in unseren
lokalen Sprachen gar nicht.
Es ist also etwas Erfundenes,
etwas Neues für uns, und
mittlerweile ist es zu einem
Monster geworden, das wir
zu bekämpfen versuchen.

1979 wurde das Ngorongoro-
Schutzgebiet von der UNES-
CO zum Weltkulturerbe er-
klärt. Welche Auswirkungen
hatte das?

Lekakeny:
Wir haben die UNESCO, die
Organisation der Vereinten
Nationen, die sich mit Bil-
dung, Wissenschaft und Kul-
tur befasst, aber gleichzeitig
haben wir die Erklärung der

Vereinten Nationen über die
Rechte Indigener Völker
(UNDRI). Diese beiden Orga-
nisationen sollten sich eigent-
lich ergänzen, aber tatsäch-
lich widersprechen sie sich.
Gemäß der UNDRI, ich glau-
be in Artikel Acht, sollte ein
Indigener Mensch nicht ge-
waltsam in eine andere Kultur
assimiliert werden. Auf der
anderen Seite haben wir den
UNESCO-Geopark, der Men-
schen ihren Gebetsort weg-
nimmt. Er zwingt sie, ihre
Kultur des Betens in den Ber-
gen aufzugeben und in die
Kirche zu gehen. Dann wer-
den sie gezwungen, ihr tradi-
tionelles Weidesystem aufzu-
geben und einer anderen
Form des Naturschutzes zu
folgen. Dinge desselben
Rechtsrahmens, die von einer
Organisation geschaffen wur-
den, widersprechen sich, in-
dem sie unsere Menschen-
rechte verletzen. 

Oleshangay:
Naturschutz ist eigentlich Be-
trug. Denn wenn sie sagen,
dass Menschen in Natur-
schutzgebieten nicht erlaubt
sind, dann meinen sie damit
nicht alle Menschen. Sie mei-
nen damit die ursprünglichen
Bewohner*innen dieses Ge-
biets, nicht die, die inves-
tieren, Urlaub machen oder
für die Regierung arbeiten. Es
gibt weltweit ignorante Men-
schen, die den Naturschutz
finanzieren, als wären sie Ret-
ter*innen, die einen Mehr-
wert für die Ökologie in Afri-
ka schaffen. Es geht aber
nicht um Ökologie, sie finan-
zieren Vertreibung und Ent-
eignung. Sie betreiben Na-
turschutz nicht aus morali-
schen Gründen, sondern weil 

© Joseph Moses Oleshangay

33



es Geld bringt. Bevor ich nach
Berlin kam, war ich im west-
lichen Teil der Serengeti und
habe die Hotels gezählt, die
von der Straße aus zu sehen
waren ... Es waren mehr als
30. Das ist keine Wildnis. Das
Serena Hotel zum Beispiel
wurde laut Aussage des
Regierungssprechers umwelt-
freundlich gestaltet.

Wenn man sich die Häuser der
Maasai ansieht, sind das nur
kleine Hütten, die Frauen mit

ihren eigenen Händen an einem
Tag bauen können. Die Häuser

können sich in der Natur
erholen, als wären sie nie

bewohnt worden.

Was sind Ihre Forderungen,
in Anbetracht dieses (neo-)
kolonialen Systems, das Sie
gerade beschrieben haben?

Oleshangay:

Manche Leute sagen, dass jeder
Zentimeter Land einen Preis

haben muss. Aber für die
Maasai geht es um Koexistenz.
Wir finden, dass wir Land nicht
kommerzialisieren und zu einer

Ware machen sollten. Dieses
Land hat bestimmte Werte und

Zwecke. Hier befinden sich auch
unsere religiösen Einrichtungen.

Wenn wir also sagen, dass
unsere Landrechte respektiert
werden müssen, meinen wir

damit auch, dass unsere
religiösen Institutionen

respektiert werden müssen.

Der Mann aus den Vereinig-
ten Arabischen Emiraten, der
in Loliondo auf der Jagd ist,
hat einen Ort in Besitz ge-
nommen, der für die Maasai
ein Gebetsort ist. 

Unterstützen Sie 
Maasai International Solidarity Alliance (MISA):

E-Mail: 

maasaiinternationalsolidarity@gmail.com 
 
joseshangay@gmail.com 

Website: misasolidarity.org

Ntutu:
Sie kaufen auch unsere Tradi-
tionen. Wir haben Heilmittel,
unsere traditionellen Kräuter,
wir wissen, wo sie in unseren
Gebieten zu finden sind. Die
abgegrenzten Gebiete der
UNESCO sind also auch Orte,
an denen wir früher unsere
Heilmittel gesammelt haben.
Dort haben wir unsere Tra-
ditionen gepflegt. Es ist, als
wollten sie jetzt alles, was mit
den Maasai zu tun hat, ausra-
dieren. Dahingegen fordere
ich, sie sollten sich an unse-
ren Lebensstil anpassen und
nicht erwarten, dass wir uns
an ihren Lebensstil anpassen. 

Lekakeny:

Wir haben einen Weg gefunden.
Wir als Maasai haben unsere

Naturschutzmethoden
entwickelt. Wenn wir also die

Umwelt schützen müssen, dann
sollten wir dies anhand der
Richtlinien tun, die von der

Maasai-Gemeinschaft festgelegt
wurden. 

Das Interview führte
Hannah Page.

© Hannah Page

34



Waldschutz Coexistenz

Sprachkurse

lokale Wirtschaft

Indigene Bauweisen

LOKALE ANSÄTZE

Community-
Entfaltung

Schulprojekte

bottom-upPARTIZIPATION 

intersektionaler 
& dekolonialer

Feminismus

Indigene &
marginalisierte

Geschichten

naturbezogen

Technologien als
Hilfsmittel

interkultureller
Austausch & Tourismus

alternative
Wirtschaftssysteme

AKTIVISMUS

alternative Schulen
& Lehrpläne

KLIMASCHUTZ

praktische Zugänge
zur Landwirtschaft

Empowerment

AGRARÖKOLOGIE
&

PERMAKULTUREN

MIGRATIONS-
GESELLSCHAFTEN

CARE-ARBEIT

BILDUNG
INDIGENE

WISSENSSYSTEME
Landrecht

junge MenschenFreizeit &
Gemeinschaft 

Kollektiver
Widerstand

GLOBAL
GERECHTE
ZUKUNFTS-
VISIONEN

35



IMPRESSUM
 
Die Broschüre erscheint im Rahmen
des Projekts „Wie hängt denn das
zusammen? - Bildungsangebote zu
globalen Zusammenhängen und
global gerechter Zukunftsgestal-
tung“.
 
Für den Inhalt ist allein der 
Afrika Medien Zentrum e.V.
verantwortlich.
Herausgeber: 
Afrika Medien Zentrum e.V.,
Großkopfstr. 6-7, 13403 Berlin
Tel.: 030-97895536
www.amz-berlin.de
 
Interview-Partner*innen:
Ed Nhlane
María Bastidas Aliaga
Julious Piti
Chibeze Ezekiel
Aviut Rojas
Mirian D. Sánchez Sanancino
Mubarak Adam
Joseph Moses Oleshangay
Nkasiogi Lekakeny 
Naipanoi Ntutu

 
Texte:
Laura Ratert, Hannah Page, Filipa
Pereira, Taofeek Lawal, Paolo Tullio,
Henriette Meyer

Layout:
Adiza Moustapha
 
Copyright:
Ed Nhlane, Kiran Kallur, María
Bastidas Aliaga, Julious Piti, PORET,
Chibeze Ezekiel, Strategic Youth
Network for Development, Aviut
Rojas, Mirian D. Sánchez Sanancino,
ARDD Photography, Moises Saman,
SAWIYAN, Hannah Page, Joseph
Moses Oleshangay, Aude Kabambi
 
Projektmitwirkende:
Hervé Tcheumeleu, Laura Ratert,
Hannah Page, Alexandra Enciu,
Aleksandar Abramović, Henriette
Meyer, Lennart Kühl, Lina Velte,
Fanny Sigler, Elske Düsenberg, Adiza
Moustapha, Maria Rohmann, Luka
Meißner, Filipa Pereira
 
Wir danken allen ehrenamtlichen
Mitarbeitenden und Unterstützer-
*innen!

Das Projekt wurde realisiert mit
finanzieller Unterstützung durch:

Aus Mitteln des:

Der Afrika Medien Zentrum e.V. (AMZ) ist seit
2008 ein eingetragener Berliner Verein, der mit
seinen Mitarbeiter*innen die Aktivitäten zu
Afrika in Deutschland in den Feldern Kultur,
Gesellschaft, Wirtschaft und Politik begleitet
und einen besonderen Fokus auf interkultu-
rellen Austausch und Informationsvermittlung
setzt. Unser Engagement gilt vor allem der Ver-
besserung des Afrika-Bildes in der deutschen
Öffentlichkeit sowie der Sichtbarmachung afri-
kanischer Akteur*innen und dem verstärkten
Austausch dieser mit der deutschen Mehrheits-
bevölkerung. Daher haben wir in den letzten
Jahren zahlreiche Projekte im interkulturellen
und entwicklungspolitischen Bereich durchge-
führt.

Im Rahmen des Projektes “Wie hängt denn das
zusammen?” sollen durch digitale Informations-
und Bildungsveranstaltungen sowie diese Bro-
schüre Inhalte zu den Themen Nachhaltigkeit
und Globalisierung vermittelt werden. Hierbei
sollen dekoloniale Ansätze global gerechter Zu-
kunftsvisionen thematisiert und dadurch Per-
spektivwechsel angestoßen werden. Das Projekt
möchte zudem eine internationale Plattform für
Narrative schaffen, die einer Kultur des Wider-
stands und der Resilienz entspricht und global
gerechtere Zukunftsvisionen vorstellt. Einen re-
gionalen Fokus allein auf dem afrikanischen
Kontinent gibt es dabei nicht, vielmehr schauen
wir auf globale Zusammenhänge.



amz-berlin.de/zukunftsvisionen


