Global gerechte
Zukunftsvisionen.

Ein Projekt des Afrika Medien Zentrum e.V.






INHALTSVERZEICHNIS

03 ED

NHLANE

Gemeinschaft stirken
durch Klettern

JULIOUS
11 PITI

Wegweisende Ansitze der
gemeinschaftsorientierten
Landwirtschaft

AVIUT

19 ROJAS

Indigene,
naturbezogene Bildung

MUBARAK
ADAM

Starkung marginalisierter
Gefluchteter in Jordanien

27

07

15

23

31

MARIA
BASTIDAS ALIAGA

Sozialarbeit,
Gender- & Pflegepolitik

CHIBEZE
EZEKIEL

Junge Menschen fur
den Klimaschutz

MIRIAN D.
SANCHEZ SANANCINO

Indigene Bildung und
kollektiver Widerstand
fiir den Waldschutz

JOSEPH MOSES OLESHANGAY,
NKASIOGI LEKAKENY &
NAIPANOI NTUTU

Widerstand der Maasai
gegen Vertreibung und
Unterdrickung




Zukunft gerecht gestalten
Dekolonisieren. Verbinden. Verdandern.

Erfahrungen, Ideen und Visionen aus acht Kontexten

Was bedeutet globale Gerechtigkeit im 21. Jahrhundert — in einer Welt, in der wirt-
schaftliche Macht, 6kologische Krisen und soziale Ungleichheiten zunehmen und
global vernetzt sind? Wie lassen sich nachhaltige Zukunftsperspektiven entwickeln,
die nicht auf Kosten anderer entstehen? Und wie kénnen Stimmen, die zu oft margi-
nalisiert werden, zu Triger*innen eines neuen, gerechten globalen Wandels werden?

Diese Broschiire stellt zehn Menschen vor, die aus verschiedenen Regionen der Welt
an genau diesen Fragen arbeiten — mit konkreten Projekten, tiefgreifendem Wissen
und einem gemeinsamen Ziel: eine Zukunft mitzugestalten, die 6kologisch tragfa-
hig, sozial gerecht und politisch selbstbestimmt ist. In Interviews berichten sie von
ihrem Engagement in Bereichen wie Landnutzung, Bildung, Aktivismus, Frauen-
rechte, Tourismus und Migration. Ihre Perspektiven laden dazu ein, gewohnte Denk-
weisen Uber Globalisierung, Entwicklung und Fortschritt kritisch zu hinterfragen
und neue, plurale Wege des Zusammenlebens zu erkunden.

Im Zentrum dieser Sammlung steht die Kritik an einer globalen Ordnung, die noch
immer von kolonialen Machtverhiltnissen gepragt ist. Diese zeigen sich in unglei-
chen Handelsbeziehungen, Landraub, Umweltzerstorung und der systematischen
Marginalisierung Indigener, bauerlicher und zivilgesellschaftlicher Akteur*innen.
Die Broschure will sichtbar machen, wie diese globalen Machtasymmetrien Zu-
kunftsperspektiven einschrinken - und gleichzeitig, wie viel Widerstandskraft,
Kreativitdit und transnationale Solidaritat in den Bewegungen steckt, die sich ihnen
entgegenstellen.

So zeigt Ed Nhlane aus Malawi, wie Nachhaltigkeit in der Praxis aussieht: Mit der
Organisation Climb Malawi verbindet er Klettern mit sozialen, 6kologischen und
bildungspolitischen Zielen und entwickelt so neue Perspektiven fur nachhaltigen
Tourismus. Maria Bastidas Aliaga spricht Uiber ihren transnationalen Aktivismus fiir
Frauenrechte in Lateinamerika und Europa. Im Mittelpunkt steht dabei ihr Einsatz
fir gendersensible Arbeitsrechte und soziale Gerechtigkeit — sowohl auf politischer
als auch auf individueller Ebene.

Julious Piti berichtet von seiner Arbeit in der gemeinschaftsorientierten Landwirt-
schaft mit dem Participatory Organic Research & Extension Training Trust (PORET)
im Osten Simbabwes. Sein Ansatz basiert auf ganzheitlichen Prinzipien der Land-
nutzung, die sowohl 6kologisch als auch sozial nachhaltig wirken — insbesondere
angesichts zunehmender klimatischer Verdnderungen und globaler Ungleichheiten.
Chibeze Ezekiel, Klimaaktivist aus Ghana, erzihlt von der Kraft junger Menschen
im Einsatz fir Klimagerechtigkeit. Er er6ffnet einen Gesprachsraum tiber nachhal-
tige Energieressourcen und zeigt, wie junge Stimmen in politischen Prozessen
Einfluss nehmen kénnen.



Ein anderer Zugang zur Frage globaler Gerechtigkeit kommt von Aviut Rojas,
Bildungsexpertin aus den USA. Sie beschreibt, wie Indigene Bildungsansitze zur
Dekolonisierung von Wissenssystemen beitragen kénnen und damit den Weg fir
gerechtere Bildungssysteme ebnen. Mirian D. Sanchez Sanancino teilt ihre Erfah-
rungen aus dem Kampf ihrer Community gegen illegale Abholzung in Peru - ein
Beispiel fiir kollektiven Widerstand und gelebten Umweltschutz.

Mubarak “Ricky” Adam - Padagoge, Community Organizer, Forscher und Aktivist -
setzt sich in Jordanien fiir die Rechte von Menschen mit Fluchterfahrung ein. Uber-
zeugt von der transformativen Kraft der Bildung, férdert er ihr Empowerment und
ihre Teilhabe. Im letzten Interview teilen drei Aktivist*innen aus dem Norden Tan-
sanias ihre Expertise: Joseph Moses Oleshangay, Nkasiogi Lekakeny und Naipanoi
Ntutu gehen unermiudlich gegen die Vertreibung und Unterdriickung der Maasai vor
und kampfen fir die Anerkennung Indigener Wissensbestainde innerhalb eines noch
immer kolonialen Systems von Landnutzung und Naturschutz.

Sechs der in diesem Magazin vorgestellten Expert*innen haben im Rahmen einer
Online-Seminarreihe im September und Oktober 2025 ihre Ansitze mit Interes-
sierten geteilt und gemeinsam Uber Wege zu einer gerechteren globalen Zukunft
nachgedacht. Die Aufzeichnungen dieser Gesprache sind Gber den unten stehenden
QR-Code abrufbar. Aulerdem finden sich auf unserer Webseite die Interviews in
den jeweiligen Originalsprachen — Englisch oder Spanisch — zum Nachlesen, Rein-
hoéren oder Reinschauen.

Zum Schluss dieser Broschiire gilt eine Mind-Map als Anregung dazu, wie sich die
vorgestellten Ansatze auf andere Kontexte ubertragen lassen und was wir alle aus
dem Engagement der Akteur*innen lernen kénnen. Ob in Bildung, Landwirtschaft,
politischem Aktivismus oder Umweltarbeit: Die vorgestellten Beispiele zeigen, dass
gerechte Zukunftsgestaltung kein abstraktes Konzept ist, sondern konkret und lokal
beginnt.

Unser Anliegen mit dieser Publikation ist es, einen Raum zu offnen: Fur eine
kritische Auseinandersetzung mit globalen Ungleichheiten, fir das Sichtbarmachen
dekolonialer Praktiken und fur die Vielfalt an Stimmen, die eine gerechte und nach-
haltige Zukunft nicht nur fordern, sondern schon heute mitgestalten. Denn globale
Gerechtigkeit ist keine ferne Vision — sie entsteht im Hier und Jetzt. Dort, wo Men-
schen Verantwortung iibernehmen, Strukturen hinterfragen und neue Wege gehen.

Alle Interviews, Online-Seminare und weitere
Materialien finden Sie auf unserer Website

unter amz-berlin.de/zukunftsvisionen


https://www.amz-berlin.de/zukunftsvisionen/

© Ed Nhlane

Gemeinschaft starken

durch Klettern

Ed Nhlane

Ed Nhlane ist in Lilongwe, Malawi, geboren und aufgewachsen. Fiur den gemeinnutzi-
gen Verein Climb Malawi leitet er heute Scouting-Missionen, entwickelt Kletterrouten
und arbeitet eng mit den umliegenden Gemeinden zusammen. Im Mai 2019 begann
Nhlane mit dem Klettern. Seitdem hat er viele Routen im Land eingerichtet und Klet-
terfuhrer veroffentlicht. Nach Site Taulo im Jahr 1987 war Ed Nhlane der zweite Mala-
wier, der die Route Chambe West Face Direct am Mount Mulanje zu klettern versuchte.
Sein Versuch im Mai 2024 wurde durch schlechte Wetterbedingungen behindert, wes-
halb er sich aus Sicherheitsgrinden vom Berg zurickzog. Bald mochte er die langste
vertikale Felswand Afrikas erneut erklimmen. Als Vorstandsmitglied setzt sich Nhlane
mit Climb Malawi dafir ein, sowohl das Klettern als Freizeitbeschiftigung zu férdern
und inklusiv zu gestalten, als auch eine sozial-6kologische Vision fur nachhaltigen
Tourismus zu starken — mit Wirkung auf lokale Gemeinschaften, Bildung und Umwelt-

schutz.

Bitte erzahlen Sie uns etwas
uber sich selbst.

Ich bin hier in Malawi
geboren und aufgewachsen.
Bei Climb Malawi bin ich
einer der Freiwilligen. Anfang
2018 wurde ich Mitglied, nur
ein paar Monate nach dem
Start. Damals nahm ich Kon-
takt zu einem kanadischen
Auswanderer namens Tyler
Algeo auf, der mit seiner Fa-
milie nach Malawi gezogen
war. Als Expatriate beobach-
tete er eine deutliche Kluft
zwischen Einheimischen und
Nicht-Malawier*innen = und
fragte sich, wie Menschen mit
unterschiedlichem  Hinter-
grund wirklich zusammen-
kommen koénnen. Da Tyler
ein leidenschaftlicher Kletter-

er ist, errichtete er in seinem
Garten eine Kletterwand mit
der kompletten Ausristung,
die er aus Nordamerika mit-
gebracht hatte. Zunachst hat-
te er sie nur fur sich selbst
aufgebaut, aber schlieBlich
lud er auch andere ein. So
entstand eine Gemeinschaft,
die diverse Barrieren uber-
wand und schon bald Kklet-
terten Menschen aus allen
Schichten, sowohl Malawier-
*innen als auch Eingewan-
derte, gemeinsam. Es war un-
glaublich.

Die meisten hielten uns fur
verruckt, weil es eine eher
untypische Aktivitat war, der
sich nun auch Schwarze Ma-
lawier*innen widmen sollten,
aber es machte SpaB. Tylers
Vision war:

"Was wdre, wenn ich das
Klettern nutzen kénnte, um
diese Barrieren zu Uberwinden
und es zu einer Plattform zu
machen, auf der sich Menschen
treffen kénnen?” Und so wurden
die Leute, die man beim Klettern
antraf, nicht mehr in Kategorien
eingeteilt. Jede*r war
willkommen.

Wie hat sich das Klettern in
Malawi entwickelt, um fur
die lokale Gemeinschaft in-
klusiver zu werden?

Wenn man sich die Geschich-
te des Felskletterns in Malawi
anschaut, wurde es immer
von Besucher*innen aus Eu-
ropa, Amerika und Australien
betrieben. Sie kamen nach
Malawi, erkundeten diese



wunderbare Welt, machten
beeindruckende Klettertou-
ren und reisten dann wieder
ab. Auf gewisse Weise gab es
eine Diskrepanz zwischen
dem Potenzial, das wir fur das
Felsklettern haben, und dem
tatsachlichen Versuch, es hier
zu etablieren. Die Kletter-
gruppen, die sich zwischen
1960 und 1980 gebildet hat-
ten, bestanden hauptsiachlich
aus weilen Menschen, die in
Malawi lebten. Aber dann in-
teressierten sich mehr Mala-
wier*innen fur das Klettern,
und die Vision anderte sich.
Wir begannen, Felsklettern in
der Natur zu entwickeln, und
der Zuspruch war uberwalti-
gend. Es ging einfach darum,
in einem Raum zu sein, in
dem man nicht beurteilt oder
an irgendwelchen MaBstiben
gemessen wird. Die Men-
schen fuhlten sich befreit,
und das ist das gleiche Ge-
fahl, das ich hatte, als ich zum
ersten Mal dazu kam. So
klettern hier Menschen, die
als Schneider*innen arbeiten
und oft sehr niedrig entlohnt
werden, gemeinsam mit Leu-
ten, die an den teuersten
Universitaten die beste Aus-
bildung erhalten haben, man-
che mit Doktortitel. Aber nie-
mand weill etwas uber den
Hintergrund der anderen,
auBer, dass wir alle ein ge-
meinsames Ziel haben, naim-
lich Freund*innen zu sein.
Und diese Freundschaft, diese
Partnerschaft, die wir hier
aufbauen, das ist das Einzige,
was zahlt. Wir hatten die Vi-
sion von einem Raum, in
dem wir uns alle begegnen
und Beziehungen sowie ein
Gemeinschaftsgefiihl fordern
konnen. Fur Malawier*innen,
die wenig Mittel haben, ins

Ausland zu reisen, ist dies
eine einzigartige Gelegenheit,
die Welt zu erleben, ohne das
Land zu verlassen; sie kénnen
verschiedene Kulturen ken-
nenlernen. Fur Besucher*in-
nen aus dem Ausland ist es
die perfekte Moglichkeit, in
die Kultur und die Sprachen
Malawis einzutauchen, direkt
mit Menschen in Kontakt zu
treten und lokale Brauche
und Kulturen hautnah zu
erleben. Als Climb Malawi
wuchs, wollten immer mehr
Menschen Dbeitreten, aber
Klettern ist kein billiger Sport.
Die grofte Hurde ist oft die
Ausrustung: ein Gurt, Kletter-
schuhe und so weiter. Das
Leben in Malawi ist hart, und
man kann niemandem ein-
fach sagen, dass er oder sie
teilnehmen kann, ohne die
entsprechende Ausriistung zu
besitzen.

Aus diesem Grund arbeitet
Climb Malawi auf einer Non-
Profit- und Spendenbasis. Die

vorgeschlagenen Beitrage sind
niedrig, aber jede’r ist

willkommen, unabhéngig von
der Zahlungsfahigkeit.

.-.-'|
© Ed Nhlane

Mitglieder kénnen durch kleine
Aufgaben im Kletterzentrum
ihre Mitgliedschaft verdienen.
Wer mehr leisten kann, wird

ermutigt, extra zu spenden, um
die Kosten zu decken und die

Gemeinschaft am Leben zu
erhalten. Diese Herangehens-
weise hat das Klettern zu-
gdanglicher gemacht und eine
inklusive Gemeinschaft geschaf-
fen, in der sich Menschen durch
ihre gemeinsame Leidenschaft
verbinden und wachsen kénnen.

Das ist wirklich eine schone
Mission. Haben Sie einen
Lieblingsmoment, der mit
dem Klettern oder mit die-
sen Verbindungen zu tun
hat, bei denen Herkunft und
Hintergrund keine Rolle
spielen?

Vor etwa einem Jahr uber-
legten wir, welchen nachsten
Schritt unsere Gemeinschaft
machen sollte. Wir hatten ei-
nige junge Teilnehmer*innen
im Training, die ein gewisses
MaB an Erfahrungen erreicht
haben. Also haben diejenigen
von uns, die in Fuhrungsposi-
tionen waren, einen Schritt



© Kiran Kallur

zuruck gemacht, um die Din-
ge sich entfalten zu lassen
und den Jingeren die Chance
zu geben, selbst Verantwor-
tung zu Ubernehmen. Wir
waren sehr gliucklich zu se-
hen, dass sie sich nicht min-
derwertig fuhlten, nur weil sie
vielleicht nicht die gleiche
Bildung oder das gleiche Um-
feld wie andere hatten, son-
dern dass sie selbstbewusst
ihre Meinung auBerten: ,Ich
denke, das und das ist das
Beste fur uns.“ Das hat uns
gezeigt, dass wir sehr viel
mehr im Leben dieser Men-
schen bewirkt haben. Sie er-
kennen, dass der Wert, den sie
einbringen, genauso gut ist
wie der der anderen. Zum
Beispiel ist es fur den durch-
schnittlichen Malawier oft
unmoglich, die Universitat zu
besuchen. Und wir haben die-
sen Raum, in dem die Men-
schen mit Leuten sprechen
konnen, die eine andere
Denkweise und Perspektive
haben. Und durch all diese
Verbindungen helfen sich
Menschen gegenseitig, aus
schwierigen Situationen her-
auszukommen, indem sie

beispielsweise andere bei den
Studiengebiihren unterstutz-
en. Niemand hat sie darum
gebeten und sie waren nicht
dazu verpflichtet, aber sie
wollten einen Beitrag zur Ge-
meinschaft leisten. Es geht
um mehr als nur, sich zu tref-
fen, zu klettern und am Ende
des Tages nach Hause zu
gehen.

Bei Climb Malawi sieht man
Frauen, die Rollen uberneh-
men, die bisher hauptsach-
lich mannlichen Kollegen
oder Kletterern vorbehalten
waren. Wie tragen Sie zur
Geschlechtergleichstellung
bei?

Unser Ziel ist es, Felsklettern
auch als Instrument fur die
Starkung von Frauen und die
Entwicklung der Gemeinschaft
zu nutzen, jungen Madchen zu
helfen, Kontrolle Gber ihr Leben
zu Ubernehmen.

Wir haben erkannt, dass Fels-
klettern Tourist*innen anzie-
hen kann. Daher entwickeln
wir Kletterrouten und bilden
lokale Guides aus. Auch wenn

wir noch nicht in der Lage
sind, Kletterreisepakete zu
verkaufen, wollen wir sicher-
stellen, dass der finanzielle
Ertrag in Malawi bleibt.

Es ist wichtig, dass die lokalen
Gemeinschaften greifbare
Vorteile durch den Tourismus
sehen, deshalb legen wir grofien
Wert auf den Aufbau starker
Beziehungen und die Férderung
der lokalen wirtschaftlichen

Teilhabe.

Das muss auch eines unserer
Ziele sein, wenn wir unsere
Kletterinfrastruktur und die
Gemeinschaftsverbindungen
weiterentwickeln. Wenn ich
uber den Aufbau von Bezie-
hungen spreche, um eine
forderliche Umgebung zu
schaffen, dann geht es darum,
einen Raum zu kreieren, in
dem Fehler in Ordnung sind.
Eine solche Umgebung wie
bei uns hilft denen, die sich
moglicherweise ausgegrenzt
fihlen, ihr Bestes zu geben.
Das erleben wir taglich beim
gemeinsamen Klettern, wenn
wir Herausforderungen teilen
und einander unterstiitzen. Es
geht darum, Dinge gemein-
sam zu versuchen, was Selbst-
zweifel beruhigt und unsere
einzigartigen Stirken hervor-
hebt. Zu Beginn haben wir
bemerkt, dass die Selbstsi-
cherheit stark variierte, be-
sonders zwischen einem
Midchen aus Europa und
einer Malawierin, die mo-
glicherweise mehr Ermuti-
gung benotigte. Deshalb ha-
ben wir angefangen, reine
Frauen-Sitzungen anzubie-
ten, um denen zu helfen, die
noch Hemmungen haben. Bei
diesen Treffen fuhlten sich
Frauen entspannter und pro-



bierten Dinge ohne Angst vor
Verurteilung aus. Es gab star-
ke Katalysatoren in diesen
Gruppen, die andere zum
Weitermachen  ermutigten.
Wenn auch Starke mal schei-
tern, zeigt das, dass jede*r
Herausforderungen hat, nur
auf verschiedenen Ebenen. In
unseren Sitzungen klettern
wir gemeinschaftlich, ohne
formelle Trainer*innen; alle
lernen voneinander. Wenn
ich merke, dass jemand
kampft, kann ich eine Tech-
nik vorschlagen, die mir ge-
holfen hat. Das erweitert un-
ser Verstindnis und ermog-
licht uns, Wissen zu teilen. Es
ist ermutigend, von jeman-
dem, der zu kimpfen hat, zur
Person zu werden, die ander-
en zeigt, wie sie Erfolg haben
kénnen.

Das ist wirklich bereichernd.
Eine letzte Frage: Wie wiirde
fur Sie und Ihre Gemein-
schaft eine wirklich faire
Zukunft aussehen?

Unsere Vision war schon
immer, dass Malawier*innen
das Gesicht der Gemeinschaft
sind. Etwas, das wir oft sehen,
insbesondere in Afrika, ist,
dass wenn man eine Kletter-

gemeinschaft in einem ande-
ren Staat besucht, dort nichts
findet, was das Land wirklich
reprasentiert. Es sind Men-
schen, die dort leben, aber oft
ohne echte Bindung zum
Land. Was sagt das dartber

aus, was wir zu erreichen
versuchen? Unsere Vision war
immer, dass wir uns daruber
freuen, jede*n in unserer Ge-
meinschaft willkommen zu
heiBen. Aber wir wollen nie-
mals eine Situation schaffen,
in der sich Malawier*innen,
fir deren Wohl die ganze
Sache gemacht wird, fehl am
Platz fuhlen. Deshalb geht es
auch darum, eine Umgebung
und eine Gemeinschaft zu

Unterstitzen Sie Climb Malawi:

E-Mail:
enhlane@gmail.com

Soziale Medien:
climb.malawi

Website:
climbmalawi.com

© Kiran Kallur
schaffen, in der Malawier-
*innen Fihrungspositionen

ubernehmen koénnen. Denn
am Ende des Tages brauchen
wir Menschen, die sowohl die
Dynamiken der AuBenwelt als
auch den lokalen Kontext
verstehen und sich fur ihr
Land engagieren.

In einer idealen Welt haben wir
bei uns eine Gemeinschaft, die
von Malawier*innen gefihrt
wird, die aber fur alle offen ist.
All die Unterschiede, die wir
haben, spielen dann Gberhaupt
keine Rolle.

Das Interview fuhrte
Henriette Meyer.



http://climbmalawi.com/
http://climbmalawi.com/

© Maria Bastidas Aliaga

SLPE A

Sozialarbeit, Gender-
und Pflegepolitik

Maria Bastidas Aliaga ist Sozialwissenschaftlerin und Expertin fur Sozialarbeit, Gender-
politik und Pflege6konomie. Sie promovierte an der Universitit Pablo de Olavide in
Sevilla und arbeitet seit vielen Jahren in Forschung, Lehre und Beratung fiir internatio-
nale Organisationen, 6ffentliche Institutionen und soziale NGOs, die sich fiir die Rechte
arbeitender Frauen in Lateinamerika und Europa einsetzen. Derzeit koordiniert Basti-
das Aliaga in Spanien das Programm Cuidar en Equilibrio und engagiert sich als Mit-
glied der Gruppe Aliadas por la Ciudadania fir die Férderung und den Schutz des
Rechts auf Pflege. Zudem ist sie aktives Mitglied der Kommission fur Soziale Dienste
und Pflege des Berufsverbands der Sozialarbeit in Sevilla. Mit einem besonderen Fokus
auf partizipativer Forschung setzt sich Bastidas Aliaga fiir die Rechte, Mitbestimmung
und Sichtbarkeit von Frauen in der informellen Wirtschaft ein und pladiert fir ein
feministisches, intersektionales Verstaindnis von Arbeit.

Was hat Sie inspiriert, Ihren
Fokus auf Frauen im infor-
mellen Sektor und spezifisch
der Care-Arbeit zu setzen?

Ich glaube, dass Hausarbeit
und Care-Arbeit grundlegen-
de Saulen der Gesellschaft
sind. Dennoch bleiben sie
nach wie vor unsichtbar und
werden hauptsichlich von
Frauen geleistet. Frauen tra-
gen weiterhin eine Gbergrofle
Last durch unbezahlte Care-
Arbeit. Care-Arbeit ist essen-
tiell und ermoglicht es, jeden
Tag neues Leben zu schopfen.
Aber die Bedingungen, unter
denen sie verrichtet wird, ver-
scharfen die Armut. Sie wirkt
sich negativ auf die Gesund-
heit, Einkommensmoglich-
keiten und Lebensqualitiat der

Frauen aus. Kinder und Ju-
gendliche, vor allem Mad-
chen, Ubernehmen oft zu-
satzliche Pflichten, die ihre
Bildung und personliche Ent-
wicklung einschranken. Auch
politische Teilhabe ist so nicht
moglich, aber sie ist wichtig.
Patriarchale Struktu-ren
schwichen weiterhin die
Rechte von Frauen, und Ge-
walt ist nach wie vor ein
latentes Problem. Ich méchte
mit meiner Arbeit die Kim-
pfe und Geschichten von
Frauen weltweit sichtbar ma-
chen.

Nach meinem Studienab-
schluss arbeitete ich in den
peruanischen Minenregionen
mit den Ehefrauen der Berg-
leute zusammen. Spéiter ar-
beitete ich auch in einer Ha-

fenstadt an der Grenze zu
Chile, mit den Ehefrauen der
Fischer. Die Fischerei in Peru
ist traditionell mannlich ge-
pragt und Frauen haben hier
kaum Zutritt. Also erscheint
es, als wirden Frauen nicht
arbeiten - sie arbeiten aber
tatsachlich sehr viel im Hin-
tergrund, was jedoch unsicht-
bar bleibt. Ihre Care-Arbeit
wird auch von Unternehmen
nicht anerkannt, sondern in-
strumentalisiert. Mir war es
deshalb sehr wichtig, aus
einer unabhingigen Organi-
sation heraus, die Gewerk-
schaften unterstiitzt, mit den
Frauen zu arbeiten. Nicht aus
der Position der Unterneh-
men selbst.



Konnen Sie uns etwas uber
die Arbeit der kommunalen
Entwicklungsvereinigung
ADC erzahlen?

Uber die Nichtregierungsor-
ganisation  Asociacion de
Desarrollo Comunal (ADCQC),
die ich in Peru mitbegrindet
habe, machen wir die preki-
ren Bedingungen der Arbei-
terinnen in informellen Sek-
toren sichtbar. Wir decken
nicht nur die Realitit auf,
sondern sammeln die Stim-
men der Frauen und ent-
wickeln auch Empfehlungen.
Bei unserer aktiven und parti-
zipativen Forschung sind die
Frauen keine Objekte, son-
dern Subjekte.

Dank dieser Forschung konn-
ten wir bereits die Beteiligung
von Frauen und ihren Ein-
fluss in der offentlichen Po-
litik und den Gewerkschaften
fordern. Die ADC konnte
einen Beitrag fur das Gesetz
zur Gleichstellung von Min-
nern und Frauen in Peru leis-
ten, das sich mit menschen-
wurdiger Arbeit fir Frauen
beschiftigt. Unser auf lokaler
Ebene gegriindetes Netzwerk
hatte zudem einen groB3en
Einfluss auf die Handlungen
der Politik in Bezug auf die
informelle Wirtschaft in Peru.
Auch international haben
Hausarbeiterinnen uber ihre
eigenen Organisationen an
Sensibilisierungskampagnen
gearbeitet und politischen
Einfluss gewonnen. Zum Bei-
spiel bei der Ratifizierung der
Konvention 189 der Interna-
tionalen Arbeitsorganisation
ILO und der vollstindigen
Umsetzung der Rechte von
Frauen - immer basierend
auf ihren eigenen Erfahrun-
gen und Besonderheiten.

Dennoch gibt es weiterhin ei-
ne Licke zwischen der peru-
anischen Gesetzgebung und
der Umsetzung von Gesetzen.
Das bleibt eine gro3e Heraus-
forderung.

Die lokalen und regionalen
Behorden missen das Recht auf
Pflege und Fursorge gewdhr-
leisten, zum Beispiel durch den
Ausbau von Kinderbetreuungs-
zentren und Unterstitzungs-
systemen fir &ltere Menschen.
Zudem mussen sie die
Einhaltung arbeitsrechtlicher
Standards, insbesondere fir
Hausarbeiterinnen,
Uberwachen.

Welche Methoden waren
oder sind fur die betroffenen
Frauen von besonderer Be-
deutung und Wirkung?

Wir begannen mit Sensibilisie-
rungen und Schulungen, damit
die Frauen von Arbeitern sich
ihrer Rollen, der Bedeutung
ihrer Arbeit und ihrer Rechte
bewusst werden und mit Situa-
tionen von Gewalt und Miss-
handlung umgehen kénnen -
nicht nur innerhalb der Familie,
sondern manchmal auch durch
die Unternehmen.

© Maria astids Aliaga

Alles war und ist partizipativ
gestaltet. Wir sind der Ansicht,
dass der Dialog und der koll-
ektive Aufbau von Wissen durch
die Frauen selbst wichtige
Aspekte der Realitét sind und
zugleich konkrete Vorschlage
offenlegen. Die Frauen wissen,
was sie wollen und wie sie es
umsetzen konnen.

Deshalb war es fir uns von
entscheidender  Bedeutung,
immer zu fragen, zu disku-
tieren und den Dialog zu
suchen. Schulungen dienen
dazu, die Frauen zu befihi-
gen, ihre Rechte einzufor-
dern. In den Minencamps
wurden zum Beispiel Haus-
frauenkomitees  gegriindet.
Meistens sind Frauen die er-
sten, die bei Marschen, Soli-
daritatskiichen und anderen
Initiativen aktiv werden. In
Lima, Peru, wurde ein regio-
nales Netzwerk von Frauen in
der informellen Wirtschaft
gegrundet, das Stralenver-
kauferinnen, Hausangestellte,
Saison- und Heimarbeiterin-
nen zusammenbringt. Das
Netzwerk vereint die Kimpfe
derjenigen, die das tagliche
Leben auf Markten, auf dem



Land und in Haushalten auf-
rechterhalten.

Welche Rolle spielen Inter-
sektionalitat und die Dekolo-
nisierung in Threr Arbeit
bzw. im Feminismus allge-
mein?

Die Arbeit in Peru hat mir
gezeigt, wie Geschlechterun-
gleichheiten tief mit der ko-
lonialen Geschichte und den
landlich-stadtischen Dynami-
ken verflochten sind.

Man kann nicht von einer
homogenen Masse von Frauen
sprechen, sondern muss die
Vielfalt der Frauen anerkennen,
wobei jedes geografische Gebiet
und jeder Lebensraum eigene
Besonderheiten aufweist.

In allen Fillen durchkreuzt
die  Diskriminierung, der
Frauen im familidren, beruf-
lichen und politischen Be-
reich ausgesetzt sind, diese
unterschiedlichen Kontexte.
In Spanien, im Unterschied
zu meiner Erfahrung in Peru,

habe ich mit Migrantinnen
gearbeitet und gesehen, wie
struktureller Rassismus die
Arbeitsungleichheiten  ver-
scharft und die Rechte der
Frauen einschrankt. Diese Er-
fahrungen haben meinen Fo-
kus auf intersektionalen und
dekolonialen Feminismus ge-
starkt, angepasst an jede
Realitit. Denn obwohl es in
Spanien massive Migration
gab, hatten alle Frauen ge-
meinsam, dass sie Diskrimi-
nierung erfuhren — aufgrund
ihres Geschlechts, ihrer Mi-
gration und viele auch auf-
grund ihrer Hautfarbe oder
ihrer landlich-bauerlichen
Herkunft. Oftmals erlebten
sie eine doppelte oder sogar
dreifache Diskriminierung.

Wie kann dekolonialer Fe-
minismus den Eurozentris-
mus uberwinden?

Der Eurozentrismus setzt
universelle Modelle fur Frau-
en durch, die ihre Realitat
nicht reprasentieren. Femi-
nismus muss von den Stim-
men und Erfahrungen der
Frauen selbst ausgehen und
ihre Diversitit anerkennen.
Selbst innerhalb einer Stadt
gibt es unterschiedliche Er-
fahrungen - etwa Frauen von
der Kuste versus Frauen aus
landlichen Gebieten in Peru.
Ich glaube, dass dekolonialer
Feminismus die Universalitat
eurozentrischer Paradigmen
in den Geschlechterkimpfen
infrage stellt. Das ist ein ent-
scheidender Punkt. In Latein-
amerika stehen Indigene
Frauen, Frauen afroamerika-
nischer Abstammung und
Migrantinnen spezifischen

Unterdriickungen gegentber,
die ein hegemonialer Femi-
nismus manchmal nicht be-
rucksichtigt. Dekolonisierung
des Feminismus bedeutet
daher, diese Realititen anzu-
erkennen, das Wissen der
Vorfahren zu respektieren
und von deren eigenen Struk-
turen und Priorititen aus zu
arbeiten. Wer legt die Gen-
der-Agenda fest? Das ist die
erste Frage.

Es gibt eine Vielfalt von An-
satzen, und die Summe dieser
Diversitaten bereichert die
Vorschlage, statt sie zu schma-
lern. Es geht darum, das Wissen
der Menschen zu respektieren,
zuzuhoren und einen Dialog der
Wissensformen zu férdern.
Frauen sollen Subjekte ihres
eigenen Prozesses sein.

Was sind Ihre bisherigen
Erfolge in Bezug auf die
Care-Arbeit? Welche weite-
ren Forderungen stellen Sie?

Ein besonders zentraler
Punkt ist die Umverteilung
von Care-Arbeit. Das ist poli-
tisch, sozial und wirtschaft-
lich fundamental.

Ich méchte betonen, dass ein
systematisches nationales Care-
System aufgebaut werden muss,
das alle Beteiligten einbe-zieht:

Familien, Mé@nner, Frauen, den
Markt, die Gemeinde und den
Staat. Wir missen Care-Arbeit
sichtbar machen, wert-
schatzen, fair verteilen und in
politische, wirtschaftliche und
soziale Planungen einbeziehen.

Es erfordert eine umfassende
Planung, partizipative Entschei-
dungsprozesse und den Aufbau
lokaler Netzwerke, die auf Soli-

daritat, Erfahrung und kollek-
tiver Organisation basieren.



Zudem sehe ich ein grofles
Potenzial in  Sensibilisie-
rungskampagnen und Bil-
dungsinitiativen, z.B. durch
Soziale Medien. Es ist wichtig,
Erfolge und Resilienz von
Frauen sichtbar zu machen
und nicht nur Opferrollen zu
reproduzieren. Wir setzen
Hoffnung in das groBe Poten-
zial von Basisbewegungen
und regionalen Netzwerken,
die zunehmend in der Lage
sind, gesellschaftliche und
politische Prozesse zu beein-
flussen. Fortschritte werden
vor allem durch Frauenorga-
nisationen geférdert — etwa
durch Kampagnen des Minis-
teriums fur Frauen, NGOs,
Gewerkschaften oder Netz-
werke von Hausarbeiterin-
nen. Das sind sehr wichtige
Schritte. Internationale Koo-
perationen stirken zudem die
Legitimitat solcher Initiativen
und verbinden lokale Ma@3-
nahmen mit globalen Stan-
dards. In Spanien setzen wir
uns bei Aliadas por Ila
Ciudadania fur die Pflege und
damit fir das Leben ein. Wir
haben das andalusische Pro-
gramm fir Rechte in der
Pflege ausgearbeitet und
gleichzeitig fordern wir Aus-

bildung, Sensibilisierung und
politische Einflussnahme, um
ein nationales Pflegegesetz zu
erreichen, das diese wichtige
Arbeit anerkennt und schiitzt.

Was unterscheidet Thren An-
satz, was konnen Andere von
Ihnen lernen?

Initiativen  berucksichtigen
nicht immer die lokalen
Realititen und beziehen die
Gemeinschaften nicht ausrei-
chend ein. Wenn sie von An-
fang an nicht in Diagnose und

© Maria Bastidas Aliaga

Gestaltung einbezogen wer-
den, ist es sehr schwierig, Pro-
bleme effektiv zu losen.

Ich halte es fur entscheidend,
die Gemeinden - vor allem die
Frauen - aktiv in die Gestaltung
und Umsetzung der Politik
einzubeziehen. Wir missen die
Wichtigkeit erkennen, Frauen
aktiv den Prozess bestimmen zu
lassen. Nur so kénnen wir eine
gerechte, inklusive und nach-
haltige Gesellschaft schaffen.

Das Interview fuhrte
Filipa Pereira.

Publikationen und Kontaktdaten von Maria Bastidas Aliaga:

“Gender Inequality during the Pandemic: Perspectives of Women
Workers in Latin America and the Caribbean.” International Journal of
Labour Research, 2021. (eng / esp)

“Desvelando desigualdades: los cuidados y la calidad de vida de las
trabajadoras del hogar en Perd.” América Latina Hoy, 2024. (esp)

E-Mail: mariabastidas@hotmail.com




© Julious Piti

Wegweisende Ansitze der

gemeinschaftsorientierten Landwirtschaft

Julious Piti

L ;ﬁ‘-' 3

l':z'.";:t':\f\'}.-l.‘.'f: e

1 Julious Piti ist Experte fur Permakulturen, Agrarékologie und gemeinschaftsorientierte
Konfliktlosung. Seit 1991 arbeitet er an der Erforschung und Implementierung neuer
Permakulturprojekte u.a. in Tansania und Simbabwe. 1996 begann Piti gemeinsam mit
seiner Frau Taurai Mutembedzi 14 Hektar sehr trockenen Bodens im von Durren betrof-
fenen Osten Simbabwes anhand seiner Permakulturmethoden zu bepflanzen. Innerhalb
weniger Jahre zeigte sich Erfolg — das Land wurde griin und fruchtbar. Daraufhin grin-
dete sich der Participatory Organic Research & Extension Training Trust (PORET), den
Julious Piti leitet. PORET setzt sich fiir die nachhaltige und ganzheitliche Nutzung von
Land und Ressourcen ein und stellt das Wohl der Gemeinschaft an erste Stelle. Das
Ubergeordnete Ziel ist, Gemeinschaften in Simbabwe o6kologisch sowie soziodkono-
misch nachhaltiger zu gestalten — durch Trainings auf dem PORET Geldnde, lokale For-
schungsprojekte und partizipative Methoden schafft die Organisation ein kooperatives

Netzwerk aus 72 Communitys in Chimanimani, Simbabwe, mit uber 1.400 jihrlichen

Mitgliedern.

PORET griindete sich auf 14
Hektar sehr  trockenen
Bodens, die Sie in grines
und fruchtbares Land ver-
wandelt haben. Was ist die
Zauberformel Ihrer agrar-
okologischen Methoden?

Der Zauber der Agrarokologie
besteht darin, dass es sehr
interessant ist, mit dem
Boden zu arbeiten und mit
den organischen Stoffen und
Mikroorganismen zu kom-
munizieren. Das Land rea-
giert auf dich, wenn du die
entsprechenden  Nahrstoffe
hinzufiagst. Wir stellen Bio-
dinger aus vorhandenen
Ressourcen her und pflanzen
viele Hulsenfriichte wie Boh-

nen an, die Stickstoff binden
und den Boden begriinen. So
pflegen wir den Wald und
schaffen eine organische Bo-
denbedeckung, sodass der
Wald wieder erwacht. Wenn
es kein Wasser gibt, das die
Bakterien und das organische
Material in Gang bringt, wird
das Land trocken. Wenn wir
die Mikroorganismen aktivie-
ren, indem wir sie schutzen,
ihnen ein wenig Wasser und
Nahrung geben, dann werden
sie den Boden von selbst
bearbeiten.

Wir sehen, dass die Natur
etwas Magisches an sich hat.
Sie kann sich selbst recyceln
und sich selbst starken.

Gleichzeitig leitet das Prinzip
der Permakultur den Menschen
dazu an, das Land nicht einfach

auszubeuten, ohne an den
Kreislauf dieser Nahrstoffe und
die Nachhaltigkeit und das
Wachstum der Pflanzen zu
denken. Wenn wir Landwirt-
schaft betreiben, sollten wir uns
nicht nur auf uns selbst als
Individuum, das sich erndhren
will, konzentrieren, sondern
auch an wilde Tiere, Vogel,
Mikroorganismen, Wasser-
kreisldufe etc. denken. Denn
alles ist voneinander abhéngig.

Sie wollen Menschen aus
den umliegenden Gemein-
schaften dazu ermutigen,
sich an kommunalen Ent-

11



scheidungen zu beteiligen.
Warum halten Sie das fur
wichtig und wie sieht diese
Beteiligung aus?

Das ist einer der Grundpfeiler
unserer Methodik, denn wir sind
der Meinung, dass wir einen
Bottom-up-Ansatz verfolgen
sollten. Wenn wir mit den
Landwirt*innen zusammen-
arbeiten, wollen wir, dass sie
entscheiden, was sie mit ihrem
Land machen. Sie sagen uns
dann, wie wir ihre 6kologischen
Aktivitaten unterstitzen und
ihre Plane Ubernehmen kénnen,
um ihnen am besten zu helfen.
Wir wollen also, dass jeder
Mensch Gber das Schicksal
seiner eigenen Handlungen und
Ergebnisse entscheidet.

Dass ich Direktor bin, bedeu-
tet nicht, dass ich viel weiB, es
ist reiner Zufall, dass ich in
einer hohen Position bin.
Aber es gibt andere Leute, die
noch bessere Ideen haben.
Unser Ansatz besteht also
darin, sicherzustellen, dass
wir die Menschen in unserem
Umfeld konsultieren und uns
von ihnen beraten lassen,
damit wir am Ende des Tages
sehen konnen, was das Beste
far alle ist. Lernen hort nie
auf. Wir werden immer weiter
lernen, denn alles, was wir
tun, ist wie ein Experiment,
alles ist ein Prozess. Unser
Ansatz ist, dass auch PORET
eine lernende Organisation
ist, wir also auch Lehren von
anderen ubernehmen.
Gleichzeitig wollen wir die
vermeintlich besten Praktiken
in Frage stellen. Manchmal
belasten Organisationen die
Gemeinschaften sehr stark,
weil sie ihre eigenen Grund-
sitze und Richtlinien haben
die der Gemeinschaft gar

nicht wirklich niitzen. Sogar
an der Universitit liest man
Bucher, die fur bestimmte
Lander geschrieben wurden,
die man dann versucht, auf
Simbabwe zu Ubertragen, was
oft nicht funktioniert. Wir
sagen also, dass wir zwar von
aullen lernen, uns aber auch
selbst ein Bild von den Din-
gen machen sollten.

Wie Sie sagten, braucht es
lokale Losungen fur lokale
Probleme. Jedoch werden In-
digene Kenntnisse, die sich
auf erfahrungsbasierte Los-
ungen konzentrieren, haufig
ubersehen. Wie integriert
PORET lokale und Indigene
Wissensformen?

Geht es beispielsweise um
Wasserressourcen, sprechen wir
mit der Gemeinde und die
Altesten erzéhlen uns von ihren
Normen und den heiligen Orten,
die nicht gestért werden dirfen.
Wir schatzen ihr Wissen und
versuchen es zu nutzen, indem
wir sie fragen: ,Was sollen wir
tun?“. Ein weiteres Indigenes
Konzept ist der Bau von Hausern
aus Lehm, wie anhand des Zulu-
Beehive-Designs.

ENZI VILLAGE HOUSEHOLD

1P
Y

B SEED ONLY
R0 # INDIGENOUS SEEDS
RVES TING

ST ¢ DISEASE CONTROL
L

S

yE

o\

© PORET

15 Hutten auf unserem Gelan-
de haben wir mit Lehm und
mit Hilfe der umliegenden
Community gebaut. Unser
ganzes Gebiet ist sehr schon,
mit all den lokalen Materiali-
en und den Einheimischen,
die daran bauen. Wir ver-
suchen also, die Menschen zu
inspirieren und ihnen zu sa-
gen: Wir haben all diese Din-
ge. Wir kénnen es schaffen.
Das grofite Problem fir viele
unserer afrikanischen Ge-
meinschaften ist, dass zu oft
gesagt wird, wir seien arm, bis
die ganze Nation daran
glaubt. Ich glaube das nicht.
Wir als Afrikaner*innen ha-
ben das Land, wir haben das
Geld. Niemand wird uns
daran hindern, etwas Gutes
Zu tun.

Immer mehr junge Men-
schen in Simbabwe verlassen
ihre Heimatorte aus sozio-
okonomischen Grunden.
Wie wirkt PORET der Ar-
beitslosigkeit junger Men-
schen in landlichen Gebieten
entgegen’

Tatsachlich geben viele Orga-
nisationen zu wenig Geld, um

12



irgendetwas fir die Jugend-
lichen zu beginnen. Sie
ermoglichen ihnen vielleicht
einen zweistiindigen Besuch
oder eine Schulung irgendwo,
aber niemand stellt eine gute
Finanzierung zur Verfiigung,
um Kinder und junge Er-
wachsene zu begleiten und
tatsachlich Projekte umzuset-
zen. Deshalb versuchen wir,
mit den Botschaften und

denjenigen zu sprechen, die
Mittel zur Verfiigung stellen.

© PORT
Aulerdem haben wir als PORET
einen Permakultur-Design-Kurs
(PDC) entwickelt: Wir schulen
die Jugendlichen etwa 10 Tage
lang und gehen dann mit ihnen
in ihre Gemeinschaften, wo sie
genau das umsetzen, was sie
hier gelernt haben, und wir
begleiten sie weiter.

Der PDC ist ein sehr wichti-
ger Kurs, in dem es auch um
den politischen und wirt-
schaftlichen Kontext geht und
darum, wie jemand wirklich
etwas verandern kann. Wir
sollten unsere sozio6konomi-
sche Entwicklung nicht nur
auf das Lesen von Buichern
beschranken. Wir wollen si-
cherstellen, dass der PDC de-

talliert aufzeigt, wie nachhal-
tige Projekte in die Praxis
umgesetzt werden konnen,
indem wir die Jugend be-
gleiten. Deshalb haben wir im
Jahr 2023 zweihundert Ju-
gendliche aus der Region im
PDC ausgebildet. Die Idee ist,
der Jugend griine Fihrungs-
qualititen zu vermitteln. In
einem anderen Programm,
dem so genannten Shadow,
arbeiten aktive Jugendliche
hinter unseren Angestellten,
sodass wir wihrend unserer
Arbeit das Wissen an die Ju-
gendlichen weitergeben und
sie die zukunfttigen Fih-
rungskrafte werden kénnen.
Eines der Probleme fur Ju-
gendliche sind unsere Lehr-
plane in den Schulen. Sie ler-
nen, ein*e Angestellte*r von
jemandem zu werden. Dabei
hitten sie schon in jungen
Jahren selbst Initiativen er-
greifen kénnen, um in ihren
Gemeinschaften zu Hause et-
was aufzubauen.

Als PORET schaffen wir Projekte
zur Sicherung des Lebensun-
terhalts, indem wir Workshops
in verschiedenen Orten veran-
stalten. Langsam sehen wir, wie
Wasserprojekte, Gartnereien
und Farmen wie Pilze aus dem
Boden schief3en. Einige Personen
pflanzen viele Bdume an, um sie
zu verkaufen und in ihrem
eigenen Wald wieder anzu-
pflanzen. Manche verarbeiten
Lebensmittel, konservieren ihre
eigenen Mangos und andere
saisonale Frichte. An den
Ertrégen kénnen sie dann Geld
verdienen, wéahrend sie auch
zur Ernahrungssicherheit
beitragen.

Anhand unserer Workshops
zu Lebenskompetenzen und
Permakultur sehen wir, wie

Menschen ihre eigene Bera-
tungsarbeit oder ihre eigenen
NGOs griunden. Zuletzt fuh-
ren wir auch interkulturelle
Austausche durch, zu denen
wir verschiedene Universitat-
en einladen, um hier Praktika
zu absolvieren. Wir koénnen
von anderen Regionen und
Nationen lernen, aber auch
sie lernen eine Menge, wenn
sie zu uns kommen.

Sind neue landwirtschaft-
liche Technologien, die mog-
licherweise zur Verbesserung
der  Ernahrungssicherheit
beitragen, fur die Gemein-
schaften in Chimanimani
zuganglich? Konnen sie mit
Ihren lokalen Ansatzen kom-
biniert werden?

Wir koénnen alle Ansitze so
leicht zusammenfithren. Wir
mussen das Prinzip der Bo-
denerhaltung verstehen und
wissen, wie wir mit unseren
naturlichen Ressourcen um-
gehen sollten. Wenn nun
Gerate entworfen werden,
mussen sie unserer Vision zu-
gutekommen. Wir brauchen
begleitend auch Bildungspro-
gramme, damit man all diese
industriellen Landmaschinen
so einsetzen kann, dass sie
Nachhaltigkeit férdern und
die Gesundheit des Bodens
und der Menschen unterstit-
zen, anstatt Dinge auf den
Farmen zu toten.

Aber nein, zuginglich sind
diese Gerate nicht. Wir fuh-
ren selbst ein Projekt durch,
bei dem wir traditionelle An-
baumethoden fur kleine Ge-
treidesorten verbessern oder
unterstiitzen, von denen wir
wissen, dass sie diirreresistent
sind, weil es hier unten we-
niger Wasser gibt. Aber wenn



i
© PORET

es um die Verarbeitung dieser
kleinen Korner geht, haben
wir nicht einmal eine Mihle
oder etwas, das ihre Verarbei-
tung erschwinglich macht.
Wir betreiben daher Lobby-
arbeit und setzen uns bei der
Regierung und der Maschi-
nenbauindustrie dafir ein,
dass passende Maschinen ge-
baut werden, die dem agrar-
Okologischen Ansatz in der
Landwirtschaft entsprechen.
Sie konnten sogar Mittel be-
reitstellen, um unsere Kinder
in der Technik auszubilden.

Ich denke, wir mussen die
Agrarékologie in den Lehrplan
unserer Universitédten und
Schulen aufnehmen. Sie kénnten
Agrarékologie praktizieren und
gemeinsam mit umliegenden
Landwirt*innen arbeiten, die
dann wiederum ihre Produkt-
ionsweise steigern und somit
Einzug in den Wirtschafts-
kreislauf finden.

Die Zuganglichkeit von
landwirtschaftlichen Gera-
ten, aber auch von wirt-
schaftlichen Markten wirft
Fragen der Gerechtigkeit auf.
Wie kann Landwirtschaft
gerechter und nachhaltiger
werden, und gleichzeitig den
Nahrungsmittelbedarf
sichern?

Wir mussen verstehen, dass
wir wir selbst sein mussen,
und dann gemeinschaftlich in

einem Bottom-up-Ansatz ar-
beiten. Und die ganze Welt
sollte das als Ansatz akzep-
tieren. Wir haben die Mog-
lichkeit, einige junge und
brillante Menschen in Afrika
auf alternative Weise auszu-
bilden.

Wir kénnen uns unsere Kultur
zu eigen machen, indem wir
Universitaten und Schulen
grunden, die Indigene afrika-
nische Methoden beispielsweise
der Chiefs unterrichten.

Wir sollten nicht sagen, dass
es sich um eine primitive
Lebensweise handelt, sondern
sie auf eine gute Art und
Weise fordern. Verschiedene
Interessengruppen sollten er-
kennen und einsehen, dass
wir unsere eigenen Ansitze
umsetzen mussen, um Afrika
als Ganzes zu stirken. Die
Geldgeber miussen die Be-
diurfnisse der Menschen vor
Ort verstehen und ihre Fi-
nanzierung daran anpassen,

Unterstutzen Sie PORET:

[=]

[=]
i

um sie wirklich zu unterstut-
zen. Wir wollen eine Finan-
zierung, die speziell auf uns
zugeschnitten ist. Ein agrar-
okologisches Projekt ist kein
sechsmonatiges, einjahriges
oder dreijahriges Projekt, wie
es die meisten Zuschiisse vor-
sehen. Wir sollten nicht ein-
fach nur Geld in die Men-
schen stecken, sondern wir
mussen sicherstellen, dass
dieses Geld von Bildungspro-
grammen begleitet wird, die
diese Menschen tatsichlich
stirkt und befdhigt, mit die-
sen Ressourcen zum Wohle
ihrer eigenen Umgebung um-
zugehen. Zudem brauchen
wir WerbemalBnahmen wie
Konferenzen um unsere Ar-
beit im Bereich der Agrar-
okologie zu férdern und zu
verbreiten, um zu zeigen, wie
sie anderswo repliziert wer-
den kann.

In unseren eigenen afrikani-
schen Modellen sollten wir ein
Gleichgewicht zwischen den Be-
dirfnissen und Vulnerabilitaten
der Reichen und der Armen her-
stellen. Lasst uns unser Wissen
nutzen, um unsere eigenen Ge-
meinschaften voranzubringen
und unsere eigenen natirlichen
Ressourcen zu erhalten!

Das Interview fuhrte
Hannah Page.

Website:
poret.org

E-Mail:

poret.zimbabwe@gmail.com

Soziale Medien:
poret_zwe


http://poret.org/
https://www.instagram.com/poret_zwe/

© Chibeze Ezekiel

Junge Menschen fur

den Klimaschutz

|
' Chibeze Ezekiel

Aufgewachsen in der ghanaischen Hauptstadt Accra, setzt sich Chibeze Ezekiel uner-
mudlich far Klimaschutz und die Verwendung nachhaltiger Energieressourcen ein.
Zwischen 2013 und 2017 kdmpfe er gemeinsam mit anderen jungen Aktivist*innen
gegen den Bau von Ghanas erstem Kohlekraftwerk. Fur seine erfolgreiche Kampagne
wurde er in 2020 mit dem Goldman-Klimapreis ausgezeichnet. Heute ist Ezekiel Vor-
standsmitglied der Ghanaischen Sektion von 850.org und Vorsitzender der Youth in
Natural Resources and Environmental Governance (Youth-NREG) Platform. Zudem
setzt er sich als geschaftsfihrender Koordinator des Strategic Youth Network for
Development (SYND) anhand von Trainings, Aufklarungsarbeit, Schulprogrammen und
anderen lokalisierten Methoden fir die Einbeziehung junger Menschen in den
Klimaschutz ein. Ezekiel ist der Uberzeugung, dass junge Menschen aufgrund ihrer
innovativen Ideen, Energien, Fihigkeiten und Fertigkeiten im Mittelpunkt von Klima-

l6sungen und Umweltschutz stehen miussen.

2013 schlug Ghanas Regie-
rung den Bau eines Kohle-
kraftwerks vor, um der an-
haltenden Stromkrise ent-
gegenzuwirken. Wir wissen
jedoch, dass Kohle die klima-
schadlichste Form der Ener-
gieerzeugung ist. Sie und
andere Aktivist*innen wehr-
ten sich also gegen die
Kohle-Plane und verfolgten
dabei den sogenannten ,U-
Boot-Ansatz‘. Konnen Sie
uns erklaren, was das ist?

Wenn die Regierung eine
politische Richtung vorgibt
oder eine Ankindigung
macht, reagieren zivilgesell-
schaftliche Organisationen in
der Regel sehr schnell. Sie
veroffentlichen einfach etwas

oder veranstalten eine Presse-
konferenz, ohne sich ein ge-
naues Bild von der Situation
zu machen. Da es sich bei
dem Kohlekraftwerk um ein
sehr heikles Thema handelte,
wollten wir sicher sein, dass
wir gentigend Informationen
haben, dass wir unsere Fakten
haben, dass wir alles uber-
pruft haben, bevor wir an die
Offentlichkeit gehen und un-
sere Meinung sagen.

Also reisten wir in die Gemeinde
und verbrachten etwa drei oder
vier Tage mit den Altesten, den
jungen Leuten, den Fischer-
*innen und den Frauengruppen,
um ihnen Fragen zu stellen und
mit ihnen Gber das Kohle-
kraftwerk zu sprechen.

Es war klar, dass sie verschie-
dene gegensitzliche Ansich-
ten hatten. Sie hatten ihre
eigenen Angste und Befiirch-
tungen.

Danach kehrten wir nach
Accra zuruck und wandten
uns an zivilgesellschaftliche
Organisationen, die im Um-
weltbereich tatig sind. Wir
wollten eine starke Basis von
Allianzen aufbauen, die unse-
ren Kurs unterstiitzen koén-
nen. Als wir mit unserer
Pressekonferenz und unserer
Position an die Offentlichkeit
traten, hatten wir genug Un-
terstiitzung, sowohl von den
betroffenen Gemeinden als
auch von Organisationen, die
sich bereits engagiert hatten.
Das war der Grundgedanke

15



hinter dem U-Boot-Ansatz,
der uns letztendlich geholfen
hat, unsere Vision zu errei-
chen.

2016 gab die Regierung ihre
Plane fir das Kohlekraft-
werk auf und veroffentlichte
ein paar Jahre spater den
Masterplan fir erneuerbare
Energien - was fur eine Wen-
de! Gibt es etwas Bestimmtes,
dem Sie den Erfolg Ihrer
Kampagne zuschreiben?

Ich glaube, wirklich wichtig war,
dass wir nicht nur gegen die
Kohle waren, sondern auch eine
Alternative angeboten haben.

Eines der Argumente der
Regierung fur das Kraftwerk
war, dass dadurch Arbeits-
platze fir junge Menschen
geschaffen wirden. Und wir
argumentierten, dass saubere
Energieformen sogar mehr
Arbeitsplatze garantieren als
Kohle. Denn wenn man sich
die Wertschopfungskette an-
sieht, konnen so viele Arbeits-
platze fir junge Menschen
geschaffen werden. Das hat
uns geholfen, zu relevanten
Akteur*innen zu werden, die
nicht nur gegen die Kohle
sind, sondern eine Alternative
zum Wohle des Landes und
der jungen Menschen anbie-
ten.

Auf der Community-Ebene
versuche ich, einen Beitrag zu
leisten, indem ich die gesam-
te Thematik nicht forciere,
sondern verstindnisvoll und
integrativ gestalte. Wenn man
Menschen etwas aufzwingt,
leisten sie moglicherweise
Widerstand. Wir versuchen,
ihnen Informationen zu ver-
mitteln, die ihnen auch zugu-

tekommen. Wenn sie von den
vorgeschlagenen MaBnah-
men profitieren, sind sie eher
bereit, ihre Gewohnheiten
anzupassen. Ich verstehe Ent-
wicklung so, dass wir alle
wachsen und unsere wirt-
schaftlichen, industriellen
Ziele erreichen, wahrend wir
gleichzeitig dafiir sorgen, dass
wir die Umwelt schiitzen.

Welche Rolle konnen erneu-
erbare Energien bei der Be-
kampfung von Arbeitslo-
sigkeit, insbesondere junger
Menschen, spielen?

Der Masterplan fur erneu-
erbare Energie, den die Re-
gierung nach der Streichung
ihrer Kohle-Pliane vorgeschla-
gen hat, umfasst drei Phasen.
Die erste Reihe der vor-
geschlagenen = MalBnahmen
sollte 40.000 Arbeitsplatze
schaffen. Am Ende des dritten
Zyklus werden voraussicht-
lich rund 200.000 Arbeits-
plitze entlang der Wert-
schopfungskette geschaffen.
Und das ist nur die Kompo-

© Strategic Youth Network for Development

nente der erneuerbaren Ener-
gien allein.

Im Rahmen eines unserer
Projekte bei dem Strategic Youth
Network for Development
(SYND) in Ghana entsteht unter
jungen Unternehmer*innen ein
Netzwerk, um gemeinsam zu
lernen, sich auszutauschen und
bei der Ausweitung ihrer
grunen Start-Ups zu helfen.

Einige von ihnen verwerten
zum Beispiel organische Ab-
falle. Es gibt tonnenweise
organische Abfille, die zur
Herstellung von Briketts und
Pellets verwendet werden
kénnen, sodass wir Holz, Ol
und Kohle ersetzen konnen,
die derzeit die Hauptursache
fur die Abholzung der Wilder
sind. Lasst uns das, was wir
als Abfall bezeichnen, sam-
meln und in organische
Briketts umwandeln. Sie rau-
chen nicht und reduzieren
somit Luftverschmutzung. So
kénnen wir in den Dorfern,
Stadten und Gemeinden ko-
chen, ohne Rauch einzuat-
men.

16



Allein diese Kette... dieje-
nigen, die organische Abfille
sammeln, diejenigen, die die
Abfille in Energiebrennstoffe
umwandeln, und diejenigen,
die nachhaltige Ofen her-
stellen... das ist eine Wert-
schopfungskette, die Arbeits-
platze fur junge Menschen
schaffen kann. Das schafft
einen gemeinsamen Nutzen:
Eine MaBnahme zur Bekidm-
pfung des Klimawandels, der
Abholzung und der Arbeits-
losigkeit.

Warum ist es fur Sie so
wichtig, junge Generationen
mit einzubeziehen?

Es gibt ein Sprichwort, das
besagt, dass man einem alten
Hund keine neuen Tricks
beibringen kann, was bedeu-
tet, dass unsere heutigen
Fuhrungskrifte schwer um-
zustimmen sind. Es st
schwierig, sie von Erdol,
Kernenergie und Kohle abzu-
halten, weil politische Ak-
teur*innen selbst finanzielle
Interessen darin haben und
ihre Meinungen oft gefestigt

© Stratégic Youth Network for Developmet

sind. Aber wir kénnen die
jungere Generation einbin-
den, damit sie die Fehler ihrer
jetzigen Regierungschef*in-
nen nicht wiederholt. In den
niachsten 40 bis 50 Jahren
werden wir wahrscheinlich
die gesamte Klimapolitik wie-
der in die richtige Richtung
lenken, weil wir jetzt eine
neue Gruppe von umwelt-
bewussten Fuhrungskraften
haben. Das ist der Grund, wa-
rum wir die Kinder in diesem
MaBe einbeziehen.

Und manchmal unterschatzen
wir auch die Féhigkeiten von
Kindern, sie konnen einen
groflen Einfluss haben, in ihren
Schulen, Gemeinden, zu Hause,
in den Kirchen und so weiter.

Wir versuchen, Kindern
einfache Gewohnheiten zu
vermitteln, die ihnen helfen,
in Zukunft bewusster zu
handeln, keine Energie zu
verschwenden, keine Res-
sourcen zu verschwenden
und Schwierigkeiten, die wir
derzeit durchmachen, nicht
zu wiederholen.

Im Kleinen kann also jede
Einzelperson etwas bewirk-
en, und Sie setzen sich
eindeutig fir einen zivil-
gesellschaftlichen, demokra-
tischen Ansatz ein. Welche
Rolle spielen internationale
Zusammenschlisse bei IThrer
Arbeit und haben Sie das
Gefuhl, dass Ihre Stimme in
der globalen Diskussion um
Klimaschutz gehort wird?

Es gibt definitiv ein Problem
in Bezug auf die Hoéhe der
finanziellen Mittel, die den-
jenigen zur Verfugung gestellt
werden, die sich stark auf
lokaler Ebene engagieren. In
der Vergangenheit haben
viele der groBen Geldgeber
ihre Mittel Uber die interna-
tionalen Organisationen ge-
leitet, bevor sie an die lokalen
Organisationen gingen. Doch
zunehmend stellen sie fest,
dass die Eigenkosten der
internationalen NGOs einen
grolen Teil der Mittel ver-
schlingen, was das TUbrige
Geld fur die Arbeit vor Ort

verringert.
Wir versuchen, die Kluft
zwischen dem  globalen

Rahmen und der lokalen
Aktion zu Uberbricken. Wir
versuchen, unsere eigenen
Informationen zu bundeln,
unsere eigenen Dokumen-
tationen zu erstellen und
Erfahrungen zu teilen, um
auf unsere Anstrengungen
aufmerksam zu machen. Auf
den globalen Klimagipfeln
COP zum Beispiel, stellen wir
unsere Arbeit vor und versu-
chen, neue Partnerschaften
zu finden. Und selbst dort ist
eine unserer zentralen For-
derungen, dass junge Men-
schen miteinbezogen werden.

17



Staatliche und nicht-staat-
liche Akteur*innen sollten

nicht nur in ihrem Namen
handeln.

Wir missen jungen Menschen
die Méglichkeit geben, sich zu
informieren und aktivam
Klimaschutz zu beteiligen.

Diejenigen, die innovative
Ideen haben und in die nach-
haltige Wirtschaft einsteigen
wollen, sollten mit Zuschus-
sen unterstutzt werden. Nur
so konnen wir das Pariser Kli-
maabkommen und die Nach-

Unterstitzen Sie
Strategic Youth Network for Development (SYND):

E-Mail:
info@syndghana.org

Soziale Medien:
syndghana

haltigkeitsziele der Vereinten
Nationen tatsiachlich errei-
chen. Durch ernsthaftes lo-
kales Handeln, angefiihrt von
den jungen Menschen, die die
Losungen haben.

Meine Vision ist im Grunde
genommen eine Welt, in der wir
alle unser Leben leben kénnen,
ohne die Integritat unserer
Umwelt oder unseres Okosys-
tems zu gefdhrden. Wir missen
die Umwelt schitzen, sie ist das
Einzige, was wir haben. Die
Gewadsser, die Luft, die wir
atmen, die Walder und all das.

Website:
syndghana.org

© Strategic Youth ewor for Deveopment

Alles, was man auf der Erde
sieht, stammt aus der Umwelt.

Unsere Kleidung, unsere
Mikrofone, unsere Bucher,
Mobiltelefone, Laptops etc.

werden aus naturlichen Res-
sourcen hergestellt, daher ist
es wichtig, die Umwelt im
Sinne der Nachhaltigkeit fur
kiinftige Generationen zu
schiitzen. SchlieBlich hingt
unser Leben davon ab.

Das Interview fuhrte
Hannah Page.



http://syndghana.org/
https://www.instagram.com/syndghana/

© Aviut Rojas

Aviut Rojas

Indigene und

naturbezogene Bildung

Aviut Rojas (Nahua) ist Bildungsschaffende fiir Kinder und Jugendliche, Indigene
Mentorin und zertifizierte Geburtsbegleiterin. Rojas ist in New York City geboren und
aufgewachsen und arbeitet derzeit in Kalifornien. Als Kind mexikanischer Eltern ist
ihr Verstindnis von Erziehung und Bildung durch zwei oft gegensitzliche Erfah-

rungen gepragt: sowohl durch die Geschichten und Praktiken der Indigenen Nahua
Otomi, als auch durch ihre Erfahrungen im US-amerikanischen Schulsystem.
Anhand Indigener und naturbezogener Bildungspraktiken foérdert Rojas die Verbin-
dung von Kindern zu ihrer Umgebung und Kultur. Sie pladiert fiir ein System der
formalisierten Bildung, das Diskriminerung aktiv bekdmpft und marginalisierte
Geschichten und Erfahrungen anerkennt.

Was pragt Ihr Verstandnis
von Bildung?

Ich wurde mit einem Herz-
problem geboren. Ich war
nach meiner Geburt einen
Monat im Krankenhaus und
wurde operiert. Der Haupt-
grund dafir waren Umwelt-
probleme in meiner Heimat.
Meine Eltern kommen aus
einem sehr kleinen Dorf in
Zentralmexiko. Die USA hat-
ten dort bereits Fabriken er-
richtet und diese verschmutz-
ten Flusse und die Region.
Meine Eltern tranken also
verschmutztes Wasser und
lebten lange in dieser
Gegend. Daher kommen die
Gesundheitsméngel, die sich
bei meiner Geburt zeigten.
Sie tauchten auch bei meinen
Cousins, meiner Familie und
meinen Freund*innen auf.

Heute arbeite ich mit vielen
BIPoC-Kindern, teilweise aus
Familien ohne Papiere, mit
Indigenem Hintergrund, de-
ren Heimatlinder und Ge-
genden ebenfalls durch Fa-
briken, Olverschmutzungen,
Atomwaffen usw. zerstort
werden. Und ich arbeite mit
vielen Schwarzen Commu-
nitys, die in Wohnsiedlungen
leben, zum Beispiel in der
Bronx, wo kein sauberes
Wasser aus den Wasserhih-
nen kommt oder wo es
Schimmel in ithren Wohnun-
gen gibt. Viele Umweltpro-
bleme wirken sich direkt auf
Kinder und ihre Familien aus.
Deshalb mochte ich, dass
Kinder ein glicklicheres und
positiveres Bild von ihrer
Umwelt bekommen. Und hier
kommt die Natur ins Spiel.

Viele Kinder haben soge-
nannte  Verhaltensauffallig-
keiten, sind zum Beispiel auf
dem Autismus-Spektrum.

Der Aufenthalt im Freien hilft
diesen Kindern, alles, was sie
tun, zu visualisieren, Dinge
anzufassen, zu riechen und zu
schmecken. Gleichzeitig bauen
sie eine Verbindung zu ihrer
Umgebung auf, sodass sie den
Wunsch verspiiren, die Umwelt,
die derzeit geschadigt wird und
auch ihnen selbst schadet, zu
schitzen. Es dreht sich also alles
um Verbindungen. Ich glaube,
dass viele Kinder, wenn sie nach
drauf3en kommen, nicht nur ein
Gefihl dafir entwickeln, etwas
Uber Mathematik, Naturwissen-
schaften und Geographie zu
lernen, sondern auch lernen, ein
Individuum zu sein, geduldig mit
sich selbst zu sein und auf alles
um sich herum zu achten.

19



Was sind Threr Meinung
nach die Unterschiede, wie
Wissen in Indigenen Bil-
dungssystemen produziert
und aufgenommen wird, im
Vergleich zum offentlichen
Bildungssystem, das Sie in
den USA durchlaufen haben?

Leider konnte ich nicht bei
meinen Verwandten aufwach-
sen, da meine Eltern in die
USA kamen und der GroBteil
meiner Familie in Mexiko
blieb. Ich muss sagen, dass ich
jedes Mal, wenn ich nach
Hause zuruckkehrte, dort
mehr gelernt habe als hier im
offentlichen Schulsystem. Ich
war hier nicht die beste Schii-
lerin. Meine Lehrer*innen
sagten meinen Eltern: ,Ihre
Tochter ist sehr intelligent,
aber sie gibt sich einfach kei-
ne Miuhe. Sie redet standig.
Sie macht ihre Hausaufgaben
nicht. Sie macht hier einfach
keine Fortschritte Aber drin-
nen zu sitzen war nie meine
Art zu lernen. Wenn ich dann
nach Hause zurickkehrte,
fand ein GroBteil der Lektio-
nen furs Leben draullen statt.

Ich glaube, dass viele Indigene
Lehren auf Beziehungen
basieren - nicht nur zu
Menschen, sondern auch zu
anderen Lebewesen: Sobald
man eine Verbindung zu etwas
aufbaut, wird es Teil von einem
selbst. Ob es sich nun um
Gemeinschaften oder Teile der
Natur handelt, ihre Probleme
werden zu deinen Problemen.

Diese Bindungen, die du auf-
baust, lassen sich nur schwer
l6sen. Zum Beispiel lieben
viele kleine Kinder Tiere. Sie
lieben es, Tiere zu streicheln
und etwas uber sie zu lernen.

Aber ich glaube, dass das
Schulsystem diese Beziehun-
gen irgendwann bricht.

Wie die meisten Teile der
Welt hat auch Nordamerika
eine lange Geschichte der
Gewalt und des Rassismus
im Bildungswesen. Bis 1978
gab es Internate, die Indi-
gene Kinder in das System
und die Weltanschauung der
Siedler*innen assimilieren
sollten. Sehen Sie koloniale
Kontinuitaten im heutigen
Bildungssystem der USA?

Ja, das tue ich. Das Kolonial-
system hatte vor allem Aus-
wirkungen auf unsere Altes-
ten, die aufgrund dieser
Schulen so viel Trauma erlebt
haben. Und vieles davon hat
sich auch auf ihre Erziehung
ausgewirkt. Sie kamen zu
dem Schluss, dass sie ihren
Kindern bestimmte Dinge
vorenthalten mussten, damit
sie in diesem Land erfolg-
reich sein koénnen. Ich weil,
dass meine Eltern ihre Mut-
tersprache nicht beherrschen,
obwohl meine GroBeltern das
tun. Der Grund dafur ist, dass
es einfach nicht angesehen
war, wenn ein Kind seine
Muttersprache sprechen kon-
nte. Der Siedlerkolonialismus
brachte auch frauenfeindliche
Ideen in wunsere Gemein-
schaften, indem er behaup-
tete, unsere Mainner seien
nicht gut genug, weil sie Frau-
en bestimmte Dinge tun lie-
Ben. Ich glaube, dass sich
unsere Manner dadurch im
Laufe der Zeit sehr minder-
wertig fuhlten. Das fihrte
dann zu einem groBen Pro-
blem von hauslicher Gewalt
und Frauenfeindlichkeit in
unseren Gemeinschaften.

Obwohl diese Dinge fiir uns
nicht traditionell sind, sind
sie heute zu einem kulturel-
len Problem geworden.

Auch wenn die Internate und
andere repressive Systeme in
dieser Form nicht mehr exis-
tieren, sind ihre Schatten
noch immer vorhanden. Bis
heute trennt das offentliche
Schulsystem Indigene Kinder
bewusst von ihren Commu-
nitys. Und die Grundlage da-
fir wurde geschaffen, indem
zuerst die Altesten beeinflusst

wurden.

- © Aviut Rojas

Sind Indigene Geschichten
Teil der schulischen Lehr-
plane?

Nein, ehrlich gesagt uber-
haupt nicht. Die wenigen
Indigenen = Gemeinschaften,
uber die ich in der Schule
gelernt habe, wurden so dar-
gestellt, als hitten sie nach
einer bestimmten Zeit nie
mehr existiert. Ab dem Zeit-
punkt der Pilger*innen wird
ihre Geschichte aus allen Ge-

20



© Aviut Rojas

sprachen, die wir in der Schu-
le fihrten, ausgeloscht. Ich
kannte Geschichten, die in
meiner Familie weitergege-
ben wurden. Und keine davon
ahnelte dem, was ich in der
Schule gelesen hatte. Wenn
wir Uber afroamerikanische
Gemeinschaften  sprechen,
beginnen viele ihrer Ge-
schichten mit der Sklaverei.
Wir lernen etwas uber die
Jim-Crow-Gesetze, die Zeit
der Segregation, und damit
ist es dann auch schon vorbei.
Alles, was Indigene, Schwarze
oder migrantische Gemein-
schaften uUber sich selbst ler-

nen, dreht sich also 1im
Grunde genommen um ihre
Unterdrickung und ihren
Kampf. Das ist zwar ein wich-
tiger Teil, aber es gibt auch
viele positive Aspekte in ihrer
Geschichte. Dinge, auf die die
Menschen stolz sein sollten.
Menschen sind mehr als nur
das, was ihnen ein Gefuhl der
Unterlegenheit vermittelt.
Das, was sie ermachtigt, sollte
genauso thematisiert werden.

Der aktuelle Prasident der
USA, Donald Trump, nimmt
erhebliche Kurzungen im
Sozial- und Bildungsbereich

vor. Welche zusatzlichen
Herausforderungen bringt
das fir marginalisierte und
insbesondere Indigene Ge-
meinschaften mit sich?

Ich glaube, dass wir dadurch
erneut ausradiert werden.
Trump verbietet bestimmte
Begriffe in Schulen, zum Bei-
spiel durfen wir nicht Uber
bestimmte Kriegsverbrechen
sprechen, die die USA began-
gen haben. Aber viele Kinder
oder ihre Eltern waren von
der Intervention der USA in
ihrem Land betroffen, das ist
Teil ihrer Geschichte. Es hat
sie gepragt, aber wir durfen
nicht daruber sprechen. Das
Bildungssystem hat nie Platz
fir nicht-weille Kinder gebo-
ten, und Trump verschlim-
mert all das noch.

Ich liebe es, Kinder zu
unterrichten, aber manchmal
bringt mich das Bildungs-
system dazu, diesen Beruf
aufgeben zu wollen, weil ich
gegen meine eigenen mora-
lischen Grundsitze verstoBe,
wenn ich mich nicht so um
ein Kind kiimmern darf, wie
ich es gerne wurde. Und oft
hat das mit Identititspolitik
zu tun, mit dem kulturellen
Hintergrund des Kindes, mit
allgemeinen politischen The-
men, uber die in diesem Land
nicht gesprochen werden
darf. Wir durfen uber be-
stimmte Dinge nicht spre-
chen, manche Bucher sind
verboten ... als ein Land, das
sich so frei nennt ...

Was ist erforderlich, damit
alle Kinder Zugang zu ihrer
Geschichte haben und die
Perspektiven marginalisier-
ter Gemeinschaften Gehor
finden? Welche Methoden

21



wiurden Sie bei der US-ame-
rikanischen Bildung in den
Vordergrund stellen?

Ich denke, eines der besten
Dinge, die man tun kann, ist, mit
den Eltern zusammenzuarbeiten

und ihnen die Ressourcen zur
Verfigung zu stellen, die sie
brauchen. lhnen zum Beispiel
Bicher zu geben, die Kinder auf
Reisen um die ganze Welt mit-
nehmen und ihnen verschiedene
Menschen, verschiedene
Kulturen und verschiedene
Dinge nahebringen.

Die ersten Erzieher*innen im
Leben eines Kindes sind seine
Eltern. In den ersten funf
Lebensjahren eines Kindes
werden 90% des Gehirns ge-
bildet. Wenn Eltern aufgrund
der Gesellschaft und des
Systems, in dem sie leben,
nicht in bester Verfassung
sind, konnen sie ihre Eltern-
rolle nicht gut ausfihren. Bil-
dung und Erziehung gehen
Hand in Hand.

Fir mich ist es natirlich
besonders wichtig, in die Natur
zu gehen. Wenn ein Kind lernt,

seine Umgebung und sein
Umfeld zu schatzen und zu
lieben, wird es etwas fur ihren
Schutz tun wollen. Auf diese
Weise geben Kinder auch sich
selbst etwas zurick.

Aber ich habe das Gefuhl,
dass es nicht genug BIPoC-
Piadagog*innen im Bereich
von Bildung, Natur und Er-
ziehung gibt. Es fallt uns
schwer, uns Gehor zu ver-
schaffen, vielleicht auch, weil
sich unsere kulturellen Priori-
titen stark von den Westli-
chen kulturellen Priorititen
unterscheiden. Das offentli-
che Schulsystem beinhaltet

nicht wirklich Natur-Erfah-
rungen, sondern fuhrt eher
zu einer Mentalitit von ,Was
kann ich tun, um Profit zu
machen? oder ,Wie kann ich
von diesem Bereich profitie-
ren?

Indigene ~ Wissensbestande
mussen Teil der Lehrplidne an
Schulen sein. Wir sprechen
uber Vielfalt und Integration,
aber die Implementierung
dessen stoB3t an Grenzen,
wenn sie fur eine bestimmte
Gruppe oder eine bestimmte
Vorstellung davon, wie man
ein Kind richtig unterrichtet,
nicht passt. Wir kénnen also
nur begrenzt etwas tun. Zum
Beispiel durfen wir im Un-
terricht Biicher Gber Indigene
Gruppen lesen, was wunder-
bar ist. Aber wie geht es
danach weiter? Wenn man ein
Buch tber das Pflanzen von
Blumen in die Hand nimmt,
warum pflanzt man dann
nicht gemeinsam mit den
Kindern Blumen oder Biu-
me? Es scheint, als wollten die
Menschen nicht tiefer da-
ruber nachdenken, wie alles
miteinander zusammen-
hangt, auch aufBlerhalb der
Gesellschaft, in der wir leben.

© Aviut Roj

Meiner Meinung nach sollten
mehr Indigene Lehrer*innen
eingestellt werden und Indigene
Wissenssysteme die Grundlage
fur die Gestaltung des
Unterrichts bilden.

Das Interview fuhrte
Hannah Page.

Lesen Sie Aviut Rojas’ online Artikel

bei Cultural Survival:

“Indigenous Educators
Are the Firekeepers”

(eng)




© Mirian D. Sanchez Sanancino

Indigene Bildung und kollektiver
Widerstand fur den Waldschutz
[ J o
Mirian D.

Sanchez Sanancino

Mirian D. Sanchez Sanancino (Shipibo-Konibo) ist Lehrerin und Aktivistin in der
Region Ucayali im Osten Perus. Aus der Indigenen Gemeinschaft Puerto Nuevo
kommend, schloss sie ihr Studium im zweisprachigen Grundschullehramt an der
Universidad Nacional Intercultural de la Amazonia ab. Seither sensibilisiert Sanchez
Sanancino in lindlichen Schulen Kinder und Jugendliche fiir den Schutz des Amazo-
nas, den sie als Schlussel fur die Zukunft ihrer Gemeinschaft sieht. Mit der Organiza-
cion Regional de Aidesep Ucayali (ORAU) bildet sie zudem Indigene Gemeinschaften
im Waldschutz aus und schult sie im Umgang mit technologischen Hilfsmitteln wie
der ,Mochila Forestal“ (,Waldrucksack®) — einer mobilen Ausriistung mit GPS, Droh-
nen, Karten und Tablets zur Erfassung von Waldverinderungen. Diese Verkntupfung
Indigener Erfahrungswerte mit modernen Technologien, die Umwelt und Lebens-
grundlagen schiitzen, setzt ORAO durch partizipative, interkulturelle und inklusive
Ausbildung um, die besonders die Rolle von Frauen stirken.

Wie beschreiben Sie das
Verhaltnis Indigener Gesell-
schaften in Peru und spe-
zifisch der Shipibo-Konibo
zur Natur?

Fir uns ist Nachhaltigkeit kein
Satz aus dem Lehrbuch, es ist
unsere Art des Lebens. Wir
nutzen den Baum, um Frichte
und medizinische Pflanzen zu
ernten oder Holz zu erhalten.
Dies geschieht jedoch nur so
weit, wie es benétigt wird und
mit dem Ausfihren von
Ritualen, die dem Boden unsere
Dankbarkeit ausdriicken.

Zum Beispiel fillen wir einen
Baum, den wir dann ersetzen.
Wir fischen auch, aber wir
geben den Flussen Zeit, sich
davon zu erholen. Dahinge-
gen is es inakzeptabel, wenn

Firmen mit ihren Maschinen
und o6konomischen Ressour-
cen in nur wenigen Tagen
alles zerstoren. Oder dass die
Regierungen Genehmigung-
en zur Abholzung erteilen,
ohne dies mit uns abzuspre-
chen. Der Wald wird von
auslandischen Konzernen be-
droht, die immer wieder in
ihn eindringen und ihn
abholzen. Das ist eine exis-
tenzielle Gefahr fur Indi-
gene, denn der Wald ist
unsere Lebensgrundlage. Um
den illegalen Raubbau zu
verhindern, arbeiten wir in
unseren Gemeinden  mit
Uberwachungskomitees.  Sie
uberwachen unsere Gebiete
mit Hilfe von Technologien
wie GPS, Drohnen und einer
Handy-App. Die App zeigt in

Echtzeit, wo und in welchem
Ausmal} abgeholzt wird. Un-
sere Komitees werden von
ORAU im Umgang mit den
Technologien geschult. Die
Gemeinden konnen jetzt
schneller reagieren und ihr
Land besser schiitzen.

Ihre Umgebung ist derzeit
also durch Rohstoffabbau
und Abholzung bedroht. Wie
wirken sich diese Interven-
tionen auf Ihre Communitys
aus?

Durch die Abholzung der
Wilder hat die Umweltver-
schmutzung stark zugenom-
men. Die Firmen handeln
ohne Respekt, kontaminieren
unsere Flusse und beuten un-
sere Territorien aus.

23



Auch Indigene Familien fal-
len Baume, jedoch aus einer
extremen Notlage heraus. Sie
miissen ihr Uberleben sich-
ern, weil sie nicht mehr an
andere Ressourcen wie Fisch
gelangen kénnen. Wir verur-
teilen diese Indigenen nicht
daftir, weil sie nicht das fun-
damentale Problem sind. Das
fundamentale Problem sind
die Armut und der Mangel an
Alternativen. Unser Zugang
zu naturlichen Ressourcen
schrumpft.

Der wirkliche Kampf geht also
gegen ein System, welches uns
unserer Ressourcen beraubt und
uns keine weiteren Optionen
gibt.

Dabei geht es auch um
wirtschaftliche Perspektiven:
Viele junge Menschen arbei-
ten im Kakaoanbau, weil es
kaum alternative Einkom-
mensmoglichkeiten gibt... ei-
ne Situation, die von der Re-
gierung geduldet und sogar
gefordert wird. Wir benotigen
Unterstiitzung, um ein wur-
devolles Leben zu fihren,
ohne das zu zerstdoren, was
uns am Leben erhalt.

Schon als Kind habe ich oft
beobachtet, wie unsere Eltern
ausgenutzt wurden. Sie wuss-
ten nicht, wie man verhandelt
oder Geschafte macht — wie
viel Land ihnen wohl ge-
stohlen wurde! Unsere Ge-
meinden mussen unbedingt
verstehen, welchen Wert ihr
Holz hat und wie sie es
nachhaltig nutzen koénnen,
wie viele Biaume man fillen
darf und wann es zu viel wird.
Heute gibt es zwar Schutz-
malBnahmen, aber sie reichen
nicht aus. Es braucht mehr
Aufklarung.

Sie nutzen Drohnen, um den
Wald zu kontrollieren und
zu beobachten, wer in Ihr
Okosystem eingreift. Seit
wann nutzen Sie die Droh-
nen und welche Wirkung
haben sie?

Seit etwa drei Jahren. Die
Drohnen sind wichtig, weil
wir oft nicht wissen, mit wel-
chen Konzernen oder Inter-
ventionen wir es zu tun ha-
ben. Doch es reicht noch
nicht. Wir brauchen mehr
Schulungen, mehr Drohnen,
mehr Teams, die mit ihnen
arbeiten. Und wir kénnen uns
ihnen ja auch nicht einfach in
den Weg stellen und sagen:
,Geh' nicht auf unser Land,
das gehort uns!“ Viele unserer
Anfuhrer*innen wurden be-
reits ermordet — auch, weil
ihnen diese Technologie fehl-
te. Drohnen helfen, die Lage
vorher einzuschiatzen, bevor
man sich selbst einer mog-
lichen Gefahr aussetzt. Viel-
leicht nicht hundertprozentig,
aber die Drohnen haben eine
Grenze gesetzt. Die Men-
schen wissen inzwischen, dass
sie bei der Abholzung der
Wilder und dem Einsetzen
von Gewalt nicht ubertreiben
durfen. Ein Problem ist aller-

© Mirian D. Sanchez Sanancino

dings, dass wir eine Drohne
immer erst in der Stadt bean-
tragen und dann ausleihen
mussen. Dazu gehoéren For-
mularantrige und manchmal
auch ein Techniker, den wir
selbst bezahlen. Das kann bis
zu einer Woche dauern -
Zeit, in der viel passieren
kann. Es ware viel effizienter,
wenn jedes Komitee eigene
Drohnen hitte. Deshalb setzt
sich unsere Organisation da-
fur ein, die Gemeinschaften
aufzuklaren, wann und unter
welchen Bedingungen eine
Nutzung vertretbar ist. In
einigen Gemeinden, in denen
Schulungen stattgefunden ha-
ben, hat sich bereits etwas
verandert. Die Menschen set-
zen sich aktiv fur den Schutz
ihres Landes ein und beste-
hen auf ihrem Recht, es zu
verteidigen. Die Menschen
sind wachsamer geworden.
Sie wissen, was es bedeutet,
wenn ein Holzunternehmer
kommt und achten darauf,

dass 1ihre Gemeinde nicht
geschidigt wird.
Welchen Herausforderun-

gen sind Frauen in Ihrer
Community ausgesetzt und
wie flieBen deren Bedurf-
nisse in Ihre Arbeit ein?

24



In unserer Gemeinschaft wis-
sen die meisten nicht, welche
Moglichkeiten sie wirklich
haben. Die Frauen heiraten
sehr jung, bekommen frih
Kinder - und nicht selten
folgen emotionale oder kor-
perliche Gewalt. Doch wir
von ORAU bleiben, wir halten
durch. Ich habe meine Ge-
meinschaft fur das Studium
verlassen, ich kehre aber im-
mer wieder zu ihr zurtiick. Um
zu zeigen, dass es auch anders
geht.

Friher haben sich haupt-
sachlich unsere Manner fur
den Schutz des Waldes en-
gagiert, aber inzwischen be-
ziehen wir gezielt auch Frau-
en mit ein. Frauen haben
dieselben Fahigkeiten, nur
eben nicht dieselben Chan-
cen. Es fehlt an Gleichbe-
rechtigung. Viele Frauen hal-
ten sich mit ihrem Enga-
gement zuriick. Aber wenn sie
mich auf  Fortbildungen
sehen und in ihrer Sprache
sprechen horen, fuhlen sie
sich ermutigt, sich aktiv ein-
zubringen. Das schafft Ver-
trauen. Man muss kein In-
genieur sein, um Drohnen
und Apps zu bedienen -
jede*r kann es lernen. Doch
oft gibt es niemanden, der
oder die es ihnen zeigt — also
tut ORAU es. In meinem
Bezirk bin ich diejenige, die
ausbildet - dabei sprechen
wir auch Uber Themen wie
Gewalt, Fuhrung und all diese
Schwerpunkte.

Werden Sie in irgendeiner
Form vom peruanischen
Staat in Ihrem Engagement
unterstutzt?

Kaum. Die peruanische Re-
gierung schiitzt unsere Ge-
biete nicht, sondern 6ffnet sie
im Gegenteil den auslandi-
schen Unternehmen. Sie
macht Geschifte mit Firmen
— wahrend unsere Rechte auf
der Strecke bleiben. An wen
soll ich mich also wenden?
Der Staat musste den jungen
Menschen Perspektiven
schaffen, damit sie sich eine
eigene Existenz innerhalb
ihrer Gemeinden aufbauen
kénnen. Ohne Perspektiven
bleibt vielen nur der Weg in
die Kakaoproduktion, woflr
ebenfalls Walder abgeholzt
werden. So wachst das Pro-
blem immer weiter.

Welche Art von Unter-
stitzung wunschen Sie sich
von den Behorden, Ihrer
Gemeinde und externen
Mitwirkenden?

Der Staat muss hier ansetzen
und die Menschen vor Ort
unterstiutzen - auch bei der
Uberwachung des Landes. Wer
sein Gebiet schitzt, sollte dafur
entlohnt werden.

Von Luft alleine kann nie-
mand leben, auch ich als
Ausbilderin nicht. Der Staat
musste mehr tun, damit wir
unsere Arbeit fortsetzen kon-
nen. Uns fehlt es an vielen
Dingen, wie Gerechtigkeit.
Die Autorititen bitte ich, die
Gesetze einzuhalten, die un-
sere Territorien beschiitzen
und diejenigen zu bestrafen,
die in diese eindringen. Kein
Unternehmer darf einfach
tun, was er will — wir verdie-
nen Respekt. Wenn er sich
alles nimmt, was dort wichst,
wovon sollen wir dann leben?

Die Indigenen Gemeinschaf-
ten mussen hingegen stiarker
zusammenhalten, um gegen
die auslandischen Unterneh-
men bestehen zu koénnen.
Noch schwichen uns Angst
und Spaltung allzu sehr. Jede
Community  braucht gut
ausgebildete Anfuhrer*innen,
die sich gegen die Ausbeu-
tung zur Wehr setzen kénnen.
Wir benoétigen Instrumente,
um die Waldrodung zu uber-
wachen. Es braucht auch Sti-
pendien fir unsere jungen
Menschen. Sie kénnen Forst-
wissenschaft studieren, nach
ihrem Studium in unsere Ge-
meinden zurickkehren und
helfen, den Wald zu schuitzen.
Von externen Mitwirkenden
benoétigen wir nicht nur
Spenden, sondern eine rich-
tige Allianz, die unsere Stim-
me erhoht, ohne fir uns zu
entscheiden.

Wir wissen seit Jahrhunderten,
wie man auf die Natur hort. Die
internationalen Regierungen
kénnen von uns lernen. Etwa,
indem sie verstehen, dass
»grune* Projekte wirkungslos
sind, wenn sie nicht mit uns
Indigenen sprechen.

Umweltaktivist*innen fokus-
sieren sich manchmal nur auf
die Rettung von Biumen.
Dabei ist die Rettung der
Leute, die diese Baiume pfle-
gen, ebenfalls ein wichtiger
Aspekt, den sie vergessen.
Unsere Strategie ist simpel:
Bewahren des Territoriums
bedeutet das Bewahren von
Leben generell. Wir laden da-
zu ein, mit uns zu arbeiten
und uns zuzuhoren.

25



Was ist Ihr abschlieBendes
Pladoyer mit Blick auf den
Zustand IThrer und unser
aller Umwelt?

Es muss eine Losung gefun-
den werden, auch wenn die
Waldrodung nicht vollstandig
gestoppt werden kann. Die
Menschen vor Ort beginnen,
das zu verstehen, denn wenn
ich meinen eigenen Wald
zerstore, meine Lebens-
grundlage, wovon soll ich
dann leben? Man darf sich ja
etwas nehmen, aber eben
nicht zu viel.

Es heif3t immer: ,,Wir mussen die
Umwelt schitzen,“ aber warum
eigentlich? Nicht nur fir uns
selbst, sondern auch fir unsere
Kinder, unsere Enkel, fir die
kommenden Generationen!
Balance ist hierbei die Kondition
fur jegliche Nutzung, damit
unsere Grofleltern und Grofien-
kel weiterhin hier leben kénnen.
Wenn wir uns nicht anpassen,
was bleibt dann fur sie?

© Mirian D. Sanchez Sanancino

Das Interview fuhrte
Paolo Tullio.

Unterstitzen Sie ORAU:

E-Mail:
comunicaciones@orau.org.pe

Soziale Medien: Website:
orau_oficial orau.org.pe




© Mubarak Adam

Starkung marginalisierter
Gefluchteter in Jordanien

Mubarak “Ricky” Adam ist PAdagoge, Community Organizer, Forscher und Aktivist fur
die Rechte von Menschen mit Fluchterfahrung in Jordanien. Er wurde in der Region
Darfur in Sudan geboren und wuchs dort auf. Nach seinem Bachelorabschluss in
Betriebswirtschaft an der Al-Neelain-Universitit in Khartum absolvierte Adam 2019
das Programm “Leadership, Organizing, and Action: Leading Change” der Harvard
University. Seit 2013 lebt er in Amman, Jordanien. Obwohl rechtliche und gesellschaft-
liche Einschrankungen ihn daran hinderten, im Bereich der Betriebswirtschaft zu
arbeiten, fand Adam in der Gemeinschafts- und Sozialarbeit neue Perspektiven fir
personliches Wachstum und gesellschaftliches Engagement. In den vergangenen sie-
ben Jahren hat er gemeinsam mit Freiwilligen und Basisorganisationen, wie dem
Collateral Repair Project (CRP), Bildungsangebote fir Geflichtete aufgebaut und mit
Forschenden zusammengearbeitet, um die Stimmen marginalisierter Gemeinschaften
zu starken. Adam ist Uberzeugt von der transformativen Kraft von Bildung, um Men-

schen mit Fluchterfahrung zu empowern und ihre Teilhabe zu férdern.

Konnten Sie sich kurz vor-
stellen?

Mein Name ist Mubarak und
ich komme aus dem Sudan.
Vor mehr als einem Jahrzehnt
war ich gezwungen, meine
Heimat zu verlassen und ein
neues Leben in Jordanien zu
beginnen. Wie fur viele Ge-
flichtete waren auch meine
ersten Tage hier von Unsich-
erheit gepragt — alles war mir
fremd, von der Sprache bis
zur Kultur. Und das Gefuhl,
anders zu sein, machte die
Integration sehr schwierig.
Mit der Zeit begann ich mich
jedoch anzupassen, knupfte
Kontakte zu Menschen, arbei-
tete mit NGOs und Forscher-
*innen zusammen und entwi-

ckelte allmahlich ein Gefihl
der Gemeinschaft und Sinn-
haftigkeit. Obwohl ich einen
beruflichen Hintergrund in
der Okonomie habe, nahm
ich spiter an einem Harvard-
Programm mit dem Titel
,Leading Change®“ teil. Diese
Erfahrung stirkte meine Fa-
higkeiten in den Bereichen
Gemeinschaftsorganisation
und Leadership und ermog-
lichte es mir, von Gefliichte-
ten geleitete Initiativen hier
in Jordanien effektiver zu un-
terstutzen.

2015 arbeitete ich mit zwei
Forscher*innen, Dina und
Aaron, zusammen, die sich
mit der Situation nicht-syri-
scher Gefluichteter, also aus
Sudan, Somalia und Jemen,

in Jordanien befassten, die zu
dieser Zeit von Internatio-
nalen Organisationen weitge-
hend tibersehen wurden. Dies
fihrte zur Grindung von
SAWIYAN, einer Basisorgani-
sation, die sich fur afrikani-
sche Gefluchtete einsetzt,
sichere Riume schafft und
den interkulturellen Dialog in
Jordanien férdert. Parallel da-
zu startete ich ein Englisch-
programm, das weit Uber das
reine Sprachenlernen hinaus-
geht. Wir setzen uns auch fur
Gemeinschaftsbildung, Anti-
rassismusarbeit und Frie-
densféorderung ein. Seitdem
habe ich auch mit dem
Collateral Repair Project
(CRP) und dem Jesuit Refugee
Service (JRS) zusammengear-

27



beitet, wobei mein Schwer-
punkt stets auf der Starkung
der Widerstandsfahigkeit von
Gemeinschaften liegt.

Wie beziehen Sie sudanesi-
sche und somalische Ge-
fluchtete ein, die noch kei-
nen Zugang zu verfugbaren
Dienstleistungen haben?

Wir arbeiten Uber Netzwerke
und Initiativen wie das En-
glish Program for Inspiring
Community (EPIC), das Ge-
flichtete verschiedener Na-
tionalititen miteinander ver-
bindet. In Jordanien ist die
sudanesische  Gemeinschaft
mit etwa 7.000 Menschen
relativ groB, wihrend die
somalische Gemeinschaft mit
weniger als 1.000 Menschen
viel kleiner ist. Sudanes*in-
nen finden es aufgrund ihres
meist  arabisch-islamischen
Hintergrunds oft etwas leich-
ter, sich an die lokale Kultur
anzupassen, wahrend Soma-
lier*innen aufgrund erhebli-
cher Sprachbarrieren eher in
ihren eigenen Gemeinschaf-
ten bleiben. Trotz dieser
Unterschiede erleben beide
Gruppen Ausgrenzung und
Diskriminierung.

Was ist die grof8te Heraus-
forderung fiir Personen mit
Fluchterfahrung in Jorda-
nien?

Ihre grof3te Herausforderung
ist die Ungewissheit ihres
rechtlichen Status und ihrer
Mobilitat. Viele warten jahre-
lang auf Asylantriage, Umsied-
lung oder andere rechtliche
Moglichkeiten. Insbesondere
nicht registrierte Gefliichtete,
denen die Abschiebung droht,
sind wahrend dieser Zeit
besonders gefiahrdet. Sie
leben unter prekdren Bedin-
gungen und ihnen wird oft
der Zugang zu grundlegen-
den Dienstleistungen, Hilfe
und Rechtsschutz verwehrt,
sodass sie Gefahr laufen, im
Land als ,illegal” zu gelten.
Zusatzlich zu diesen recht-
lichen und materiellen Her-
ausforderungen sind afrika-
nische Gefluchtete, insbeson-
dere Sudanes*innen, oft mit
tief verwurzeltem Rassismus
konfrontiert, wobei sie als un-
gebildet und unfihig stereo-
typisiert werden. Diese Dis-
kriminierung  schurt die
Wahrnehmung, dass sie nur
hier sind, um o6ffentliche
Dienstleistungen wie Gesund-
heitsversorgung und Bildung
in Anspruch zu nehmen, an-
statt als potenzielle Leistungs-

© ARDD Photography

trager fur die Gemeinschaft
angesehen zu werden.

Wie wirken Thre Programme
diesem Rassismus entgegen?

Rassismus hat tiefgreifende
soziale und psychologische
Auswirkungen auf Gefluch-
tete. Wir bekdmpfen ihn, in-
dem wir kulturelles Bewusst-
sein und Empowerment for-
dern.

28



© Moises Saman

Welche Auswirkungen ha-
ben die Kurzungen inter-
nationaler Finanzierungen,
wie bspw. USAID, auf Ihre
Programme und das tagliche
Leben in Ihrer Community?

Der plotzliche Entzug der US-
amerikanischen Finanzierung
hatte verheerende Folgen.
Viele Organisationen, auf die
Gefluchtete fur grundlegende
Dienstleistungen angewiesen
waren, mussten entweder
schlieBen oder ihre Program-
me drastisch einschranken.
Fur afrikanische Gefliichtete,
die ohnehin schon weniger
Moglichkeiten hatten, bedeu-
tet dies eine doppelte Belas-
tung. Familien haben nun
Schwierigkeiten, die Grund-
bedurfnisse zu decken, und
nicht registrierte Gefliichtete,
die seit 2019 aus wichtigen
Systemen der Vereinten Na-
tionen ausgeschlossen sind,
sind am starksten betroffen.

Gleichzeitig hat die allgemei-
ne Kurzung der internatio-
nalen Finanzmittel die Krise
verscharft. Geflichtete sehen
sich mit steigenden medizini-
schen Kosten, eingeschrank-
tem Zugang zu Bildung und
zunehmender Ernidhrungs-
unsicherheit konfrontiert.
Diese Kirzungen zwangen
uns, einfallsreich zu sein.

Wir begannen, alternative
Réume zum Uberleben zu
schaffen, wie Recycling-
Workshops, Kochkurse und
Initiativen zur Starkung von
Frauen. Diese Programme
vermitteln Fahigkeiten, kleine
Einkommen und ein Gefihl der
Wiirde, aber sie kénnen das
Ausmaf der Unterstiitzung, die
USAID und andere Geber*innen
einst leisteten, nicht ersetzen.
Ohne nachhaltige Finanzierung
und starke internationale
Solidaritét bleibt die Situation
Guflerst schwierig.

Gefluchtete in Jordanien er-
halten keine Arbeitserlaub-
nis. Wie verdienen sie ihren
Lebensunterhalt?

Viele Gefluchtete arbeiten
informell. Bei CRP werden
Gefluchtete als ,Freiwillige”
bezeichnet, erhalten jedoch
eine Aufwandsentschidigung.
Einige werden Ausbildende,

Koch*innen oder Handwer-
ker*innen. Das hilft den Fa-
milien zu Uberleben, birgt je-
doch auch Risiken. Gefluch-
tete ohne Arbeitserlaubnis
kénnen festgenommen oder
abgeschoben werden, wenn
sie bei der Arbeit erwischt
werden. Die vom CRP ange-
botenen Programme zur
Sicherung des Lebensunter-
halts vermitteln den Gefliuch-
teten praktische Fahigkeiten.
Einige Teilnehmende werden
als Ausbildende ausgewahlt,
andere starten kleine Initia-
tiven und wieder andere ar-

29



beiten mit lokalen Unterneh-
men zusammen. Vor allem
Frauen profitieren von diesen
Programmen, da sie ihnen
die Moglichkeit bieten, finan-
ziell zum Unterhalt ihrer Fa-
milien beizutragen. Es ist kei-
ne dauerhafte Losung, aber es
hilft den Menschen, in einem
sehr restriktiven System zu
uberleben.

Wie konnen NGOs und die
internationale Gemeinschaft
afrikanische Gefluchtete in
Jordanien besser unterstiit-
zen?

Erstens miussen Gefluchtete
die Moglichkeit erhalten, sich
selbst zu vertreten. Allzu oft
sprechen NGOs fir uns,
anstatt uns eine Plattform zu
bieten, auf der wir unsere
eigenen Geschichten erzihlen
kénnen. Von Geflluchteten ge-
fihrte Organisationen sollten
anerkannt, finanziert und in
Entscheidungsprozesse  auf
lokaler, nationaler und globa-
ler Ebene einbezogen werden.
Zweitens mussen internatio-
nale Forderungen und poli-
tische Entscheidungstriager-
*innen Uber zahlenorientierte
Finanzierungsmodelle hi-
nausgehen, die groBen Ge-
fliichteten-Gruppen Vorrang
einriumen und kleinere Ge-
meinschaften benachteiligen.
Alle verdienen den gleichen

Unterstiutzen Sie:

SAWIYAN:

sawiyan.org

Schutz und Zugang zu
Dienstleistungen, unabhangig
von ihrer Herkunft. SchlieB3-
lich miussen Geflichtete in
die Lage versetzt werden,
selbst ihre Probleme und
Losungen zu artikulieren, da-
mit sichergestellt ist, dass po-
litische MaBnahmen nicht
von aullen auferlegt, sondern
von den Betroffenen mitge-
staltet werden.

Was hoffen Sie fur Ihre Zu-
kunft und die Ihrer Gemein-
schaft?

Personlich hoffe ich auf die
Moglichkeit, mich an einem
Ort niederzulassen, an dem
ich meine Rechte uneinge-
schrankt ausiiben und meine
Fahigkeiten einsetzen kann.
Ich mochte einen sinnvollen
Beitrag zur Gesellschaft leis-

Collateral Repair Project:

collateralrepairproject.org

© SAWIYAN

ten. Wie viele Gefliichtete in
Jordanien betrachte ich dieses
Land eher als Transitraum,
nicht als dauerhaftes Zuhau-
se.

Fir meine Gemeinschaft
wunsche ich mir Stabilitat und
nachhaltige Unterstiitzung. Von
Geflichteten gefihrte Orga-
nisationen wie unsere brauchen
eine kontinuierliche Finanzie-
rung und Anerkennung, um ihre
Arbeit fortsetzen zu kénnen.
Und ich wiinsche mir einen
Mentalitatswandel - dass
Geflichtete nicht als Belastung
angesehen werden, sondern als
Menschen mit Wissen, Wider-
standsfahigkeit und dem Poten-
zial, einen Beitrag zu leisten.

Das Interview fuhrte
Taofeek Lawal.

Jesuit Refugee Service:

jrs.net




© Joseph Moses Oleshangay

Joseph Moses Oleshangay,
Nkasiogi Lekakeny &

Naipanoi Ntutu

Joseph Moses Oleshangay ist Anwalt fir Menschenrechte aus Ngorongoro und
Aktivist fir die Verteidigung der Rechte der Maasai. Nkasiogi Lekakeny und Naipanoi
Ntutu (Namen geandert) sind Vertreterinnen und Aktivistinnen der Maasai Commu-
nitys in Loliondo und Ngorongoro, die von gewaltsamen Vertreibungen und anderen
Unterdriickungen durch die tansanische Regierung betroffen sind. Als Mitglieder der

Maasai International Solidarity Alliance (MISA) organisieren Oleshangay, Lekakeny
und Ntutu regionale und internationale Advocacy-MaBnahmen. In Threm Kampf ge-
gen ein koloniales System der Landnutzung und -erhaltung, fordern sie Gerechtigkeit
fur die betroffenen Communitys sowie die Gewahrleistung der Landrechte und des
Uberlebens der Maasai.

Vor welchen Herausforder-
ungen stehen die Maasai im
heutigen Tansania?

Oleshangay:

In einigen Gebieten kommt
es zum Einsatz der Armee
und zu tatsichlicher Gewalt,
wobei Menschen verletzt und
erschossen werden und Vieh
beschlagnahmt wird. Mehr-
mals kam es zu gewalttatigen
Ausschreitungen, uber die je-
doch in den Medien nicht
berichtet wurde. Ich habe mit
Leuten gesprochen, die sag-
ten, dass einige der Altesten
der Maasai mit Waffen be-
droht wurden, weil sie sich
gegen ihre Vertreibung wehr-
ten. In anderen Gebieten zielt
die Regierung auf die grund-
legende Existenz der Men-
schen ab, auf das Gesund-
heitswesen und die Bildung,
sodass man sich fragt: Kann

ich wirklich weiter hier leben
oder sollte ich wegziehen?

In der Serengeti werden
zudem Viehsteuern erhoben.
Far jede Kuh, die das Gebiet
betritt, muss man 45 US-Doll-
ar bezahlen. Die Maasai besit-
zen manchmal 150 bis 200
Kihe. Aber sie und andere
Indigene Gruppen sind nicht
immer Teil des gangigen
Wirtschaftssystems. Es gibt
auch  Jagergemeinschaften
wie die Hadzabe, die vollstin-
dig von der Natur abhingig
leben. Wenn sie heute jagen,
werden sie verhaftet und be-
schuldigt, ,illegal" gejagt zu
haben. Nur weil sie kein Geld
hatten, um die Regierung fur
Papiere zu bezahlen, die ihre
Jagd rechtfertigen. Wenn je-
doch ein anderer Jager aus
dem “Nahen Osten” kommt
und der Regierung viel Geld
zahlt, wird er von allen als

Stakeholder gefeiert, der un-
ser Land schiitzt. Eine Person
wird also kriminalisiert, wird
vor Gericht gestellt und muss
fir immer ins Gefangnis, weil
sie arm ist. Eine andere Per-
son feiern wir dafiir, dass sie
reich ist, und geben ihr das
Mandat, sich um die gesamte
Natur zu kimmern, indem
sie Tiere totet.

In 2022 wurden viele Maasai
aus Loliondo vertrieben. Das
Land wurde einer Konigsfa-
milie aus Dubai anvertraut,
die mit Gewehren kam, um
die Tiere zu jagen. Das Argu-
ment der Regierung ist eine
sehr verriuckte Idee: Sie sag-
ten, dass Tansania dank der
Jager die groBte Anzahl an
Lowen habe. Sie wollen mir
sagen, je mehr gejagt wird,
desto mehr Lowen gibt es? ...
Dieser Naturschutz basiert
auf einer Luge.

Widerstand der Maasai gegen
Vertreibung und Unterdriickung

3l



Wie bekampfen Sie diese
unterdruckerischen
Systeme?

Oleshangay:

Es gibt zwei Moglichkeiten:
entweder wegzulaufen, wie
alle Gefliichteten dieser Welt,
oder Nein zu sagen. Wir
versuchen, uns vor Gericht
gegen die Situation zu weh-
ren. Wenn sie beispielsweise
Sozialleistungen streichen, ist
unsere Forderung vor Ge-
richt, dass wir, wie alle Men-
schen, Zugang zu diesen Leis-
tungen haben sollten. Es ist
jedoch sehr schwierig, die
Unterdrickung mit rechtli-
chen Mitteln anzufechten, da
wir Maasai ein anderes Sys-
tem des Landbesitzes haben.
Das Rechtssystem  wurde
wahrend des Kolonialismus
und der Unabhingigkeit Tan-
sanias geschaffen. Es versteht
Eigentumsrechte anders. Wir
als Maasai besitzen Land kol-
lektiv, wir leben als Gemein-
schaft zusammen. Aber uns
wird oft untersagt, die Maasai
als Gruppe zu reprisentieren,
wenn wir nicht beweisen, dass
sie alle uns geschickt haben.

Wir versuchen also, vor Gericht
zu gehen, aber verschaffen uns
auch in der Gesellschaft
Gehor, denn man kann diese
Ungerechtigkeit nicht im
Verborgenen beké@mpfen.

Die Regierung in Tansania
kontrolliert den groBten Teil
der Berichterstattung, weil sie
die Medien kontrolliert. Und
die Medien koénnen beides
tun: Sie koénnen Menschen
aufklaren, oder sie falsch in-
formieren und irrefuhren.
Um unsere Kampfe bekannt
zu machen, versuchen wir da-

her auch internationale Me-
dien zu erreichen.

Ntutu:

Letztes Jahr haben wir zudem
Demonstrationen in Ngoro-
ngoro geplant, die sehr wir-
kungsvoll waren. Es war das
erste Mal, dass die Regierung
gekommen ist, um den Men-
schen zuzuhoéren. Nach den
Demonstrationen haben sie
einige Dinge versprochen
und nicht alles umgesetzt,
aber zumindest durften die
Menschen ihr Wahlrecht aus-
uben.

Wir versuchen auch eine enge
Zusammenarbeit mit Maasai
aus Kenia aufzubauen, und
haben jetzt eine kleine
Bewegung geformt. Wir
informieren sie Gber die
Ereignisse in Ngorongoro oder
Loliondo und arbeiten stets
zZusammen, um gemeinsam
Lésungen zu finden.

Sie haben erwahnt, dass Na-
turschutz ein koloniales Erbe
ist. Konnten Sie uns diese
Geschichte kurz skizzieren?
Wie wurden die Maasai wah-

© Aude Kabambi

rend der deutschen und bri-
tischen Kolonialisierung be-
handelt?

Oleshangay:

Der Naturschutz hat ein ganz
klares koloniales Erbe. Er
wurde eingefiihrt als impor-
tiertes Experiment: Einige
Leute erfanden die Idee einer
Wildnis und nannten sie terra
nullius. Sie verkiindeten, es
wurde auf diesem Land keine
Menschen geben und recht-
fertigten somit seine Beset-
zung. Das erste Naturschutz-
programm in Tansania wurde
von den Deutschen ins Leben
gerufen. Der heutige Ngoro-
ngoro und die Serengeti wur-
den zu Jagdgebieten fur die
deutschen Kolonialherren er-
klart. Naturlich lebten dort
die Maasai, aber einige Leute
kamen, setzten ihre Gesetze
durch und erklarten, dass das
gesamte Land nun ihrer Ko-
lonie gehore.

Der deutsche Kolonialismus
endete nach dem Ersten
Weltkrieg und GrofBbritanni-
en Ubernahm die Macht. Sie
erklarten das gesamte Land
zum Besitz der Krone, sodass

32



Efees

P i
ay

© Joseph Moses Oleshang

jemand in GroBbritannien,
ein Konig oder eine Konigin,
die Kontrolle tiber das dama-
lige Tanganjika hatte. Es war
eine Kolonie und in diesem
Zusammenhang gibt es im-
mer kolonialen Rassismus. Es
gibt immer eine Person, die
kolonisiert, und eine Person
ohne Rechte. Weille Men-
schen besitzen Land und der
Rest sind nur Untertan*innen
mit weniger Rechten. Grof3-
britannien trennte schlielich
die beiden Gebiete, sodass
nun die Existenz der Men-
schen in Ngorongoro legali-
siert und die Menschenrechte
in der Serengeti unbeachtet
werden konnten. Naturlich
wurde alles ohne die Maasai
diskutiert.

Heute ist der -eigentliche
Kolonialismus verschwunden,
aber die Menschen haben ihr
Land verloren. Dieselben
Menschen, die kolonisierten,
sind nun entweder Tourist-
*nnen oder Investor*innen

geworden. Fur mich sind also
Teile des Landes, zum Bei-
spiel die Serengeti, immer
noch besetzt, vielleicht in ei-
ner anderen Form. Sie sagen
naturlich nicht, dass es sich
um Herrschaft oder Beset-
zung handelt. Sie sagen, dass
sie das Einkommen des gan-
zen Landes steigern. Das ist
die Art von Wirtschaft, die
der Kolonialismus mit sich
gebracht hat. Wir schutzen
die Natur, weil damit Geld zu
verdienen ist, nicht weil es
richtig ist. Und dieses System
geht immer mit Gewalt ein-
her. Man muss bestimmte
Menschen ausschlieBen, in
diesem Fall die Armen, die
Viehzuchter*innen, die Afri-
kaner*innen. Die Armen
mussen weichen und mit ih-
rem Leben bezahlen, damit
andere das Land genieBen
koénnen.

Ntutu:

Ich denke, Naturschutz ist fur
uns wie Neokolonialismus,
denn selbst das Wort , Natur-
schutz” existiert in unseren
lokalen Sprachen gar nicht.
Es ist also etwas Erfundenes,
etwas Neues fur uns, und
mittlerweile ist es zu einem
Monster geworden, das wir
zu bekampfen versuchen.

1979 wurde das Ngorongoro-
Schutzgebiet von der UNES-
CO zum Weltkulturerbe er-
klart. Welche Auswirkungen
hatte das?

Lekakeny:

Wir haben die UNESCO, die
Organisation der Vereinten
Nationen, die sich mit Bil-
dung, Wissenschaft und Kul-
tur befasst, aber gleichzeitig
haben wir die Erklarung der

Vereinten Nationen uUber die
Rechte Indigener Volker
(UNDRI). Diese beiden Orga-
nisationen sollten sich eigent-
lich erginzen, aber tatsich-
lich widersprechen sie sich.
Gemal} der UNDRI, ich glau-
be in Artikel Acht, sollte ein
Indigener Mensch nicht ge-
waltsam in eine andere Kultur
assimiliert werden. Auf der
anderen Seite haben wir den
UNESCO-Geopark, der Men-
schen ihren Gebetsort weg-
nimmt. Er zwingt sie, ihre
Kultur des Betens in den Ber-
gen aufzugeben und in die
Kirche zu gehen. Dann wer-
den sie gezwungen, ihr tradi-
tionelles Weidesystem aufzu-
geben und einer anderen
Form des Naturschutzes zu
folgen. Dinge  desselben
Rechtsrahmens, die von einer
Organisation geschaffen wur-
den, widersprechen sich, in-
dem sie unsere Menschen-
rechte verletzen.

Oleshangay:

Naturschutz ist eigentlich Be-
trug. Denn wenn sie sagen,
dass Menschen in Natur-
schutzgebieten nicht erlaubt
sind, dann meinen sie damit
nicht alle Menschen. Sie mei-
nen damit die urspriinglichen
Bewohner*innen dieses Ge-
biets, nicht die, die inves-
tieren, Urlaub machen oder
fur die Regierung arbeiten. Es
gibt weltweit ignorante Men-
schen, die den Naturschutz
finanzieren, als wiren sie Ret-
ter*innen, die einen Mehr-
wert fir die Okologie in Afri-
ka schaffen. Es geht aber
nicht um Okologie, sie finan-
zieren Vertreibung und Ent-
eignung. Sie betreiben Na-
turschutz nicht aus morali-
schen Grunden, sondern weil

33



es Geld bringt. Bevor ich nach
Berlin kam, war ich im west-
lichen Teil der Serengeti und
habe die Hotels gezahlt, die
von der StraBe aus zu sehen
waren ... Es waren mehr als
30. Das ist keine Wildnis. Das
Serena Hotel zum Beispiel
wurde laut Aussage des
Regierungssprechers umwelt-
freundlich gestaltet.

Wenn man sich die Hauser der
Maasai ansieht, sind das nur
kleine Hitten, die Frauen mit

ihren eigenen Handen an einem

Tag bauen kénnen. Die Hauser

kénnen sich in der Natur
erholen, als wdren sie nie
bewohnt worden.

Was sind Thre Forderungen,
in Anbetracht dieses (neo-)
kolonialen Systems, das Sie
gerade beschrieben haben?

Oleshangay:

Manche Leute sagen, dass jeder
Zentimeter Land einen Preis
haben muss. Aber fir die
Maasai geht es um Koexistenz.
Wir finden, dass wir Land nicht
kommerzialisieren und zu einer
Ware machen sollten. Dieses
Land hat bestimmte Werte und
Zwecke. Hier befinden sich auch
unsere religiésen Einrichtungen.
Wenn wir also sagen, dass
unsere Landrechte respektiert
werden missen, meinen wir
damit auch, dass unsere
religidsen Institutionen
respektiert werden missen.

Der Mann aus den Vereinig-
ten Arabischen Emiraten, der
in Loliondo auf der Jagd ist,
hat einen Ort in Besitz ge-
nommen, der fur die Maasai
ein Gebetsort ist.

Ntutu:

Sie kaufen auch unsere Tradi-
tionen. Wir haben Heilmittel,
unsere traditionellen Krauter,
wir wissen, wo sie in unseren
Gebieten zu finden sind. Die
abgegrenzten Gebiete der
UNESCO sind also auch Orte,
an denen wir friher unsere
Heilmittel gesammelt haben.
Dort haben wir unsere Tra-
ditionen gepflegt. Es ist, als
wollten sie jetzt alles, was mit
den Maasai zu tun hat, ausra-
dieren. Dahingegen fordere
ich, sie sollten sich an unse-
ren Lebensstil anpassen und
nicht erwarten, dass wir uns
an ihren Lebensstil anpassen.

Unterstitzen Sie
Maasai International Solidarity Alliance (MISA):

E-Mail:

© Hannah Page

Lekakeny:

Wir haben einen Weg gefunden.
Wir als Maasai haben unsere
Naturschutzmethoden
entwickelt. Wenn wir also die
Umwelt schitzen missen, dann
sollten wir dies anhand der
Richtlinien tun, die von der
Maasai-Gemeinschaft festgelegt
wurden.

Das Interview fuhrte
Hannah Page.

maasaiinternationalsolidarity@gmail.com

joseshangay@gmail.com

Website: misasolidarity.org

(2L
oy m
D

34




Technologien als | Kollektiver

Hilfsmittel Widerstand
\
Waldschutz Coexistenz

Indigene &

marginalisierte \
Geschichten ~  INDIGENE > Landrecht
BILDUNG WISSENSSYSTEME

-

alternative

alternative Schulen Wirtschaftssysteme
& Lehrpléne

GLOBAL
intersektionaler GERECHTE AKTIVISMUS

& dekolonialer

Feminismus ZUKUNFI'S-

VISIONEN ~ KLlMASCHUT?}

~ CARE-ARBEIT 5

, PARTIZIPATION \]
Empowerment

Community- )
Entfaltung MIGRATIONS-
)

bottom-up

Schulprojekte

Indigene Bauweisen

A 4
AGRAR(”)KOLOGD\
c &

PERMAKULTUREN 9
lokale Wirtschaft &/ :
Q

y - v

GESELLSCHAFTEN
Sprachkurse ,

junge Menschen LOKALE ANSATZE

p.  Freizeit &
Gemeinschaft

A :ntertugt.:.rell?r \-] praktische Zugénge
ustausc Lt zur Landwirtschaft

35



IMPRESSUM

Die Broschiire erscheint im Rahmen
des Projekts ,Wie hiangt denn das
zusammen? - Bildungsangebote zu
globalen Zusammenhingen und
global gerechter Zukunftsgestal-
tung*

Fur den Inhalt ist allein der
Afrika Medien Zentrum e.V.
verantwortlich.

Herausgeber:

Afrika Medien Zentrum eV.,
GroBkopfstr. 6-7, 13403 Berlin
Tel.: 080-97895536
www.amz-berlin.de

Interview-Partner*innen:
Ed Nhlane

Maria Bastidas Aliaga
Julious Piti

Chibeze Ezekiel

Aviut Rojas

Mirian D. Sanchez Sanancino
Mubarak Adam

Joseph Moses Oleshangay
Nkasiogi Lekakeny
Naipanoi Ntutu

Texte:

Laura Ratert, Hannah Page, Filipa
Pereira, Taofeek Lawal, Paolo Tullio,
Henriette Meyer

Layout:
Adiza Moustapha

Copyright:

Ed Nhlane, Kiran Kallur, Maria
Bastidas Aliaga, Julious Piti, PORET,
Chibeze Ezekiel, Strategic Youth
Network for Development, Aviut
Rojas, Mirian D. Sanchez Sanancino,
ARDD Photography, Moises Saman,
SAWIYAN, Hannah Page, Joseph
Moses Oleshangay, Aude Kabambi

Projektmitwirkende:

Hervé Tcheumeleu, Laura Ratert,
Hannah Page, Alexandra Enciu,
Aleksandar Abramovic, Henriette
Meyer, Lennart Kihl, Lina Velte,
Fanny Sigler, Elske Duisenberg, Adiza
Moustapha, Maria Rohmann, Luka
MeiBner, Filipa Pereira

Wir danken allen ehrenamtlichen
Mitarbeitenden und Unterstiitzer-

*Innen!
AFRIKA
Medien Zentrum e.V.

Der Afrika Medien Zentrum eV. (AMZ) ist seit
2008 ein eingetragener Berliner Verein, der mit
seinen Mitarbeiter*innen die Aktivititen zu
Afrika in Deutschland in den Feldern Kultur,
Gesellschaft, Wirtschaft und Politik begleitet
und einen besonderen Fokus auf interkultu-
rellen Austausch und Informationsvermittlung
setzt. Unser Engagement gilt vor allem der Ver-
besserung des Afrika-Bildes in der deutschen
Offentlichkeit sowie der Sichtbarmachung afri-
kanischer Akteur*innen und dem verstirkten
Austausch dieser mit der deutschen Mehrheits-
bevolkerung. Daher haben wir in den letzten
Jahren zahlreiche Projekte im interkulturellen

und entwicklungspolitischen Bereich durchge-
fuhrt.

Im Rahmen des Projektes “Wie hangt denn das
zusammen?” sollen durch digitale Informations-
und Bildungsveranstaltungen sowie diese Bro-
schiure Inhalte zu den Themen Nachhaltigkeit
und Globalisierung vermittelt werden. Hierbei
sollen dekoloniale Ansatze global gerechter Zu-
kunftsvisionen thematisiert und dadurch Per-
spektivwechsel angestoBen werden. Das Projekt
mochte zudem eine internationale Plattform fur
Narrative schaffen, die einer Kultur des Wider-
stands und der Resilienz entspricht und global
gerechtere Zukunftsvisionen vorstellt. Einen re-
gionalen Fokus allein auf dem afrikanischen
Kontinent gibt es dabei nicht, vielmehr schauen
wir auf globale Zusammenhange.

Das Projekt wurde realisiert mit
finanzieller Unterstiitzung durch:

BERLIN | %

Senatsverwal ltung
fiir Wirlschaft, Energie
und Betriebe

Landesstelle fir
Entwicklungszusammenarbeit

ENGAGEMENT OQO
GLOBAL

Aus Mitteln des:

ﬁ Bundesministerium fir
wirtschaftliche Zusammenarbeit
und Entwicklung

A\

- — -
arde irck " Nl
KATHOLISCHER




Medien Zentrum e.V.

amz-berlin.de/zukunftsvisionen



