AFRIKA
Medien Zentrum e.V.

Widerstand der Maasai gegen Vertreibung und Unterdriickung

Joseph Moses Oleshangay ist Anwalt fiir Menschenrechte aus Ngorongoro und Aktivist fiir die
Verteidigung der Rechte der Maasai. Nkasiogi Lekakeny und Naipanoi Ntutu (Namen gedndert) sind
Vertreterinnen und Aktivistinnen der Maasai Communitys in Loliondo und Ngorongoro, die von
gewaltsamen Vertreibungen und anderen Unterdriickungen der tansanische Regierung betroffen sind.
Als Mitglieder der Maasai International Solidarity Alliance (MISA) organisieren Oleshangay,
Lekakeny und Ntutu regionale und internationale Advocacy-Mafinahmen. In IThrem Kampf gegen ein
koloniales System der Landnutzung und -erhaltung, fordern sie Gerechtigkeit fiir die betroffenen
Communitys sowie die Gewdhrleistung der Landrechte und des Uberlebens der Maasai.

Vor welchen Herausforderungen stehen die Maasai im heutigen Tansania?

Oleshangay:

In einigen Gebieten kommt es zum Einsatz der Armee und zu tatsadchlicher Gewalt, wobei Menschen
verletzt und erschossen und Vieh beschlagnahmt werden. Mehrmals kam es zu gewalttatigen
Ausschreitungen, Uber die jedoch in den Medien nicht berichtet wurde. Ich habe mit Leuten
gesprochen, die sagten, dass einige der Altesten der Maasai mit Waffen bedroht wurden, weil sie sich
gegen ihre Vertreibung wehrten. In anderen Gebieten zielt die Regierung auf die grundlegende
Existenz der Menschen ab, auf das Gesundheitswesen und die Bildung, sodass man sich fragt: Kann
ich wirklich weiter hier leben oder sollte ich wegziehen?

In der Serengeti werden zudem Viehsteuern erhoben. Fir jede Kuh, die das Gebiet betritt, muss man
45 US-Dollar bezahlen. Die Maasai besitzen manchmal 150 bis 200 Kiihe. Aber sie und andere
Indigene Gruppen sind nicht immer Teil des gdngigen Wirtschaftssystems. Es gibt auch
Jagergemeinschaften wie die Hadzabe, die vollstandig von der Natur abhangig leben. Wenn sie heute
jagen, werden sie verhaftet und beschuldigt, ,illegal" gejagt zu haben. Nur weil sie kein Geld hatten,
um die Regierung fiir Papiere zu bezahlen, die ihre Jagd rechtfertigen. Wenn jedoch ein anderer Jager
aus dem “Nahen Osten” kommt und der Regierung viel Geld zahlt, wird er von allen als Stakeholder
gefeiert, der unser Land schiitzt. Eine Person wird also kriminalisiert, wird vor Gericht gestellt und
muss flr immer ins Gefangnis, weil sie arm ist. Eine andere Person feiern wir dafiir, dass sie reich ist,
und geben ihr das Mandat, sich um die gesamte Natur zu kiimmern, indem sie Tiere totet.

In 2022 wurden viele Maasai aus Loliondo vertrieben. Das Land wurde einer Konigsfamilie aus Dubai
anvertraut, die mit Gewehren kam, um die Tiere zu jagen. Das Argument der Regierung ist eine sehr
verriickte Idee: Sie sagten, dass Tansania dank der Jager die grofSte Anzahl an Lowen habe. Sie wollen
mir sagen, je mehr gejagt wird, desto mehr Lowen gibt es? Der Naturschutz basiert auf einer Lige.

Wie bekampfen Sie diese unterdriickerischen Systeme?

Oleshangay:



Es gibt zwei Moglichkeiten: entweder wegzulaufen, wie alle Gefliichteten dieser Welt, oder Nein zu
sagen. Wir versuchen, uns vor Gericht gegen die Situation zu wehren. Wenn sie beispielsweise
Sozialleistungen streichen, ist unsere Forderung vor Gericht, dass wir, wie alle Menschen, Zugang zu
diesen Leistungen haben sollten. Es ist jedoch sehr schwierig, die Unterdriickung mit rechtlichen
Mitteln anzufechten, da wir Maasai ein anderes System des Landbesitzes haben. Das Rechtssystem
wurde wahrend des Kolonialismus und der Unabhangigkeit Tansanias geschaffen. Es versteht
Eigentumsrechte anders. Wir als Maasai besitzen Land kollektiv, wir leben als Gemeinschaft
zusammen. Aber uns wird oft untersagt, die Maasai als Gruppe zu reprasentieren, wenn wir nicht
beweisen, dass sie alle uns geschickt haben.

Wir versuchen also, vor Gericht zu gehen, aber verschaffen uns auch in der Gesellschaft Gehdor, denn
man kann diese Ungerechtigkeit nicht im Verborgenen bekdmpfen. Die Regierung in Tansania
kontrolliert den groBten Teil der Berichterstattung, weil sie die Medien kontrolliert. Und die Medien
konnen beides tun: Sie kdnnen Menschen aufklaren, oder sie falsch informieren und irrefihren. Um
unsere Kampfe bekannt zu machen, versuchen wir daher auch internationale Medien zu erreichen.

Ntutu:

Letztes Jahr haben wir zudem Demonstrationen in Ngorongoro geplant, die sehr wirkungsvoll waren.
Es war das erste Mal, dass die Regierung gekommen ist, um den Menschen zuzuhdren. Nach den
Demonstrationen haben sie einige Dinge versprochen und nicht alles umgesetzt, aber zumindest
durften die Menschen ihr Wahlrecht austiben. Wir versuchen auch, eine enge Zusammenarbeit mit
Maasai aus Kenia aufzubauen, und haben jetzt eine kleine Bewegung geformt. Wir informieren sie
Uber die Ereignisse in Ngorongoro oder Loliondo und arbeiten stets zusammen, um gemeinsam
Losungen zu finden.

Sie haben erwahnt, dass Naturschutz ein koloniales Erbe ist. Kbnnten Sie uns diese Geschichte kurz
skizzieren? Wie wurden die Maasai widhrend der deutschen und britischen Kolonialisierung
behandelt?

Oleshangay:

Der Naturschutz hat ein ganz klares koloniales Erbe. Er wurde eingefiihrt als importiertes
Experiment: Einige Leute erfanden die Idee einer Wildnis und nannten sie terra nullius. Sie
verkiindeten, es wiirde auf diesem Land keine Menschen geben und rechtfertigten somit seine
Besetzung. Das erste Naturschutzprogramm in Tansania wurde von den Deutschen ins Leben
gerufen. Der heutige Ngorongoro und die Serengeti wurden zu Jagdgebieten fiir die deutschen
Kolonialherren erklart. Natirlich lebten dort die Maasai, aber einige Leute kamen, setzten ihre
Gesetze durch und erklarten, dass das gesamte Land nun ihrer Kolonie gehore.

Der deutsche Kolonialismus endete nach dem Ersten Weltkrieg und GroRbritannien (ibernahm die
Macht. Sie erklarten das gesamte Land zum Besitz der Krone, sodass jemand in GroRRbritannien, ein
Konig oder eine Konigin, die Kontrolle tGber das damalige Tanganjika hatte. Es war eine Kolonie und in
diesem Zusammenhang gibt es immer kolonialen Rassismus. Es gibt immer eine Person, die
kolonisiert, und eine Person ohne Rechte. Weille Menschen besitzen Land und der Rest sind nur
Untertan*innen mit weniger Rechten. GroRbritannien trennte schlieflich die beiden Gebiete, sodass
nun die Existenz der Menschen in Ngorongoro legalisiert und die Menschenrechte in der Serengeti
ausgeschlossen werden konnten. Natiirlich wurde alles ohne die Maasai diskutiert.



Heute ist der eigentliche Kolonialismus verschwunden, aber die Menschen haben ihr Land verloren.
Dieselben Menschen, die kolonisierten, sind nun entweder Tourist*innen oder Investor*innen
geworden. Fir mich sind also Teile des Landes, zum Beispiel die Serengeti, immer noch besetzt,
vielleicht in einer anderen Form. Sie sagen natirlich nicht, dass es sich um Herrschaft oder Besetzung
handelt. Sie sagen, dass sie das Einkommen des ganzen Landes steigern. Das ist die Art von
Wirtschaft, die der Kolonialismus mit sich gebracht hat. Wir schiitzen die Natur, weil damit Geld zu
verdienen ist, nicht weil es richtig ist. Und dieses System geht immer mit Gewalt einher. Man muss
bestimmte Menschen ausschlieBen, in diesem Fall die Armen, die Viehzichter*innen, die
Afrikaner*innen. Die Armen missen weichen und mit ihrem Leben bezahlen, damit andere das Land
genieRen kdnnen.

Ntutu:

Ich denke, Naturschutz ist fir uns wie Neokolonialismus, denn selbst das Wort , Naturschutz”
existiert in unseren lokalen Sprachen gar nicht. Es ist also etwas Erfundenes, etwas Neues fiir uns,
und mittlerweile ist es zu einem Monster geworden, das wir zu bekdmpfen versuchen.

1979 wurde das Ngorongoro-Schutzgebiet von der UNESCO zum Weltkulturerbe erklart. Welche
Auswirkungen hatte das?

Lekakeny:

Wir haben die UNESCO, die Organisation der Vereinten Nationen, die sich mit Bildung, Wissenschaft
und Kultur befasst, aber gleichzeitig haben wir die Erklarung der Vereinten Nationen tber die Rechte
Indigener Volker (UNDRI). Diese beiden Organisationen sollten sich eigentlich erganzen, aber
tatsachlich widersprechen sie sich. GemalR der UNDRI, ich glaube in Artikel acht, sollte ein Indigener
Mensch nicht gewaltsam in eine andere Kultur assimiliert werden. Auf der anderen Seite haben wir
den UNESCO-Geopark, der Menschen ihren Gebetsort wegnimmt. Er zwingt sie, ihre Kultur des
Betens in den Bergen aufzugeben und in die Kirche zu gehen. Dann werden sie gezwungen, ihr
traditionelles Weidesystem aufzugeben und einer anderen Form des Naturschutzes zu folgen. Dinge
desselben Rechtsrahmens, die von einer Organisation geschaffen wurden, widersprechen sich, indem
sie unsere Menschenrechte verletzen.

Oleshangay:

Naturschutz ist eigentlich Betrug. Denn wenn sie sagen, dass Menschen in Naturschutzgebieten nicht
erlaubt sind, dann meinen sie damit nicht alle Menschen. Sie meinen damit die urspriinglichen
Bewohner*innen dieses Gebiets, nicht die, die investieren, Urlaub machen oder fiir die Regierung
arbeiten. Es gibt weltweit ignorante Menschen, die den Naturschutz finanzieren, als waren sie
Retter*innen, die einen Mehrwert fiir die Okologie in Afrika schaffen. Es geht aber nicht um
Okologie, sie finanzieren Vertreibung und Enteignung. Wir betreiben Naturschutz nicht aus
moralischen Griinden, sondern weil es Geld bringt. Bevor ich nach Berlin kam, war ich im westlichen
Teil der Serengeti und habe die Hotels gezihlt, die von der StraRRe aus zu sehen waren ... Es waren
mehr als 30. Das ist keine Wildnis. Das Serena Hotel zum Beispiel wurde laut Aussage des
Regierungssprechers umweltfreundlich gestaltet. Wenn man sich die Hauser der Maasai ansieht, sind
das nur kleine Hitten, die Frauen mit ihren eigenen Handen an einem Tag bauen kdénnen. Sie kénnen
sich in der Natur erholen, als waren sie nie bewohnt worden.



Was sind lhre Forderungen, in Anbetracht dieses (neo-)kolonialen Systems, das Sie gerade
beschrieben haben?

Oleshangay:

Manche Leute sagen, dass jeder Zentimeter Land einen Preis haben muss. Aber fir die Maasai geht
es um Koexistenz. Wir finden, dass wir Land nicht kommerzialisieren und zu einer Ware machen
sollten. Dieses Land hat bestimmte Werte und Zwecke. Hier befinden sich auch unsere religiésen
Einrichtungen. Wenn wir also sagen, dass unsere Landrechte respektiert werden miissen, meinen wir
damit auch, dass unsere religiésen Institutionen respektiert werden missen. Der Mann aus den
Vereinigten Arabischen Emiraten, der in Loliondo auf der Jagd ist, hat einen Ort in Besitz genommen,
der flr die Maasai ein Gebetsort ist.

Ntutu:

Sie kaufen auch unsere Traditionen. Wir haben Heilmittel, unsere traditionellen Krauter, wir wissen,
wo sie in unseren Gebieten zu finden sind. Die abgegrenzten Gebiete der UNESCO sind also auch
Orte, an denen wir friher unsere Heilmittel gesammelt haben. Dort haben wir unsere Traditionen
gepflegt. Es ist, als wollten sie jetzt alles, was mit den Maasai zu tun hat, ausradieren. Dahingegen
fordere ich, sie sollten sich an unseren Lebensstil anpassen und nicht erwarten, dass wir uns an ihren
Lebensstil anpassen.

Lekakeny:

Wir haben einen Weg gefunden. Wir als Maasai haben unsere Naturschutzmethoden entwickelt.
Wenn wir also die Umwelt schiitzen missen, dann sollten wir dies anhand der Richtlinien tun, die
von der Maasai-Gemeinschaft festgelegt wurden.

Das Interview fiihrte Hannah Page.

Unterstiitzen Sie Maasai International Solidarity Alliance (MISA)!

Website: misasolidarity.org

E-Mail: maasaiinternationalsolidarity@gmail.com ; joseshangay@gmail.com

Die Interview-Reihe “Global gerechte Zukunftsvisionen” ist Teil von “Wie hédngt denn das
zusammen?”, ein Projekt des Afrika Medien Zentrum e.V., das diverse Bildungsangebote zu globalen
Zusammenhédngen umfasst. In den Interviews stellen acht Akteur*innen aus verschiedenen Kontexten
und Kontinenten ihre Arbeit und Zukunftsvisionen vor. Sie werden Ende 2025 in einer digitalen sowie
gedruckten Informationsbroschiire veroffentlicht. Sechs der interviewten Akteur*innen leiteten im
September und Oktober 2025 interaktive online Seminare und gaben einem internationalen Publikum
Einblicke in ihre Arbeit.

Weitere Informationen finden Sie unter amz-berlin.de/zukunftsvisionen.



http://misasolidarity.org
http://amz-berlin.de/zukunftsvisionen

	Widerstand der Maasai gegen Vertreibung und Unterdrückung 

